
        
            
                
            
        

    


Khuyến Phát Bồ Đề Tâm Văn 

Nguyên Tác: Thật Hiền Đại sư 





HT Tuyên Hóa Lược Giảng 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.chuavanphat.org/  

 Chuyển sang ebook 12-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Webs ite http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

LỜI GIỚI THIỆU 

I.PHẦN TỰA 

II.CHÁNH TÔNG PHẦN 

I. NIỆM PHẬT TRỌNG ÂN 

II. NIỆM PHỤ MẪU ÂN 

III. NIỆM SƯ TRƯỞNG ÂN 

IV. NIỆM THÍ CHỦ ÂN 

V. NIỆM CHÚNG SINH ÂN 

VI. NIỆM SANH TỬ KHỔ 

VII. TÔN TRỌNG KỶ LINH 

VIII. SÁM HỐI NGHIỆP CHƯỚNG 

IX. CẦU SANH TỊNH ÐỘ 

X. LINH CHÁNH PHÁP CỬU TRỤ 

III.LƯU THÔNG PHẦN 

 

---o0o--- 

Ghi Chú : Phần Nguyên Văn tiếng hoa trên bản Pocket PC không hiển 

thị  được  là  do  phiên  bản  hiện  tại  chưa  hỗ  trợ  font  Tiếng  Hoa.Các  bạn 

nên download them bản word về tham khảo. 

Nam Thiên 

---o0o--- 

LỜI GIỚI THIỆU 

Bài  Văn  Khuyên  Phát  Tâm  Bồ  Ðề : Khuyên  phát, là  chúng  ta  vốn  chưa 

phát tâm, nay Ðại sư Tỉnh Am dùng ngôn ngữ vô cùng hợp lý, hợp pháp, để 

khuyên nhắc khuyến khích chúng ta, khiến chúng ta phát tâm. Phát tâm gì ? 

Chính là phát tâm Bồ đề. 

Thế nào là tâm Bồ đề ? Tâm Bồ đề là tâm rõ ràng sáng suốt, tâm bỏ mê quay 

về giác, là tâm bỏ tà quy chánh, là tâm phân biệt rõ việc thị phi, cũng chính 

là tâm không điên đảo, là chân tâm. Trong chân tâm, không có các tướng ủy 

khúc quanh co, cũng chẳng có các hành vi bất chánh. Tâm Bồ đề cũng có thể 

nói rằng là tâm lợi người, tâm tự giác giác tha, tâm tự lợi lợi tha. "Bồ đề"  là 

tiếng Phạn, dịch là "giác đạo". Giác đạo có nghĩa là hiểu rõ đạo, khiến chúng 

ta hiểu rõ đạo này, hiểu rõ con đường này. Hiểu rõ đạo, mới có thể tu hành ; 

nếu không hiểu đạo, thì không thể tu hành. Thường hay điên đảo, cho phải là 

trái, cho trái là phải, trắng đen không rõ, nón giày lẫn lộn, vị trí đảo ngược. 

Hiểu rõ đạo thì có thể đi trên con đường chân chánh ; không hiểu rõ đạo thì 

sẽ bước vào đường tà. Tóm lại, không làm các việc ác, làm các điều lành, đó 

chính là tâm Bồ đề. Cho nên cũng chính là giữ gìn giới luật, chúng ta giữ gìn 

giới  luật  quy  củ,  đó  chính  là  tâm  Bồ  đề  ;  không  giữ  gìn  quy  củ  tức  là  làm 

mất đi tâm Bồ đề. Ðó chính là ý nghĩa khái quát của tâm Bồ đề. 

"Văn" ,  là  văn  chương.  Vì  nó  là  từng  thiên  từng  thiên,  từng  chương  từng 

chương,  nên  gọi  là  văn  chương.  Nó  có  các  loại  văn  pháp  như  khai  hợp 

chuyển tích, có  "chi  hồ  giả dã  hỹ  yên tai", lại có khởi  thừa chuyển  hợp,  và 

lời  văn  viết  ra  mạch  lạc,  gọn  gàng,  trong  đó  bao  gồm  nhiều  ý  nghĩa.  Bài 

"Văn Khuyên Phát Tâm Bồ đề" này, cũng giống như kinh điển vậy. Tuy chữ 

không nhiều, nhưng lý luận của bài văn rất viên mãn, vì thế trong Phật giáo, 

bài văn này chiếm địa vị vô cùng quan trọng. 

Nguyên văn: 

古杭梵天寺沙門實賢撰 

Âm Hán Việt: 

Cổ Hàng Phạm Thiên tự sa môn Thật Hiền soạn 

Dịch: 

Sa môn Thật Hiền chùa Phạm Thiên Cổ Hàng soạn  

Giảng: 

Cổ Hàng : Từ xưa đến  nay đều có  một chỗ  như thế,  là chỗ  nào  ? Chính  là 

Hàng  Châu.  Hàng  Châu  là  nơi  Phật  pháp  phát  triển  hưng  thạnh,  có  Tây 

Thiên  Mục,  Ðông  Thiên  Mục,  Nam  Thiên  Mục,  Bắc  Thiên  Mục,  lại  có 

Thiên  Thai  Sơn,  bảy  đời  chư  Phật  quá  khứ  đều  xuất  thế  tại  đây.  Tại  sao 

Trung Quốc có nhiều chúng sanh có căn tánh Ðại thừa như thế ? Chính là vì 

chư Phật trước kia thường chọn Trung Hoa làm nơi xuất thế, vì thế chủng tử 

Ðại thừa vốn đã gieo trồng tại đây. 

Chùa  Phạm  Thiên :  Phạm  có  nghĩa  là  thanh  tịnh,  chính  là  ngôi  tự  viện 

"Thanh Tịnh Thiên" này. 

Sa môn : Sa môn là tiếng Phạn, là tiếng gọi chung của người xuất gia, dịch 

là  "cần  tu  giới  định  huệ,  tức  diệt  tham  sân  si".  Siêng  tu  giới  định  huệ  có 

nghĩa  là  không  điên  đảo  ;  dứt  trừ  tham  sân  si,  có  nghĩa  là  không  hồ  đồ, 

không  có  vô  minh.  Vì  thế  danh  hiệu  chung  của  người  xuất  gia  gọi  là  cần 

 tức – cần tu giới định huệ, tức diệt tham sân si. Vậy thì vị xuất gia này pháp 

hiệu là gì ? Chính là Thật Hiền. Ngài vốn gọi là Tư Tề, chính là "Kiến hiền 

tư tề yên" - thấy người hiền có đức hạnh thanh cao, muốn cố gắng làm cho 

được  bằng  người;  lại  có  một  tên  riêng  gọi  là  Tỉnh  Am.  Vì  thế  người  ta 

thường gọi "Tỉnh Am Ðại sư Khuyến Phát Bồ Đề Tâm Văn". 

Soạn : là soạn thuật, thuật là nói ra; soạn là đỗ soạn, chính là viết ra. Vậy thì 

bài  văn  này  do  ai  soạn  ?  Chính  là  do  Ðại  sư  Tỉnh  Am  biên  soạn.  Sau  khi 

Ngài biên soạn ra, không biết đúng hay sai, vì thế nên khách khí, chỉ nói là 

soạn,  không  nói  là  do  Ngài  trước  tác.  Lại  nữa  Ngài  cho  rằng  ý  nghĩa  mà 

Ngài  viết  ra,  trước  kia  chưa  có  ;  vậy  thì  sau  này  có  không  ?  Không  biết 

được,  vì  thế  gọi  là  đỗ  soạn.  Ðỗ  soạn  chính  là  chỉ  có  một,  không  giống  với 

người  khác  ;  cũng  chính  là  sáng  tạo  ra  hình  thức  độc  đáo  mới  mẻ  khác 

người. 

---o0o--- 

I.PHẦN TỰA 

Nguyên văn: 

不肖，愚下凡夫僧實賢。泣血稽顙，哀告現前大眾，及當世淨信男女

等。惟願慈悲，少加聽察。嘗聞入道要門，發心為首；修行急務，立

願居先。願立則眾生可度；心發則佛道堪成。苟不發廣大心，立堅固

願，則縱經塵劫，依然還在輪迴；雖有修行，總是徒勞辛苦。故華嚴

經云：“忘失菩提心，修諸善法，是名魔業” 。忘失尚爾，況未發乎？

故知欲學如來乘，必先具發菩薩願，不可緩也。 

Âm Hán Việt: 

Bất tiếu, ngu hạ phàm phu tăng Thật Hiền, khấp huyết khể tảng, ai cáo hiện 

tiền đại chúng, cập đương thế tịnh tín nam nữ đẳng. Duy nguyện từ bi, thiểu 

gia  thính  sát.  Thường  văn  nhập  đạo  yếu  môn,  phát  tâm  vi  thủ;  tu  hành  cấp 

vụ, lập nguyện cư tiên. Nguyện lập tắc chúng sanh khả độ, tâm phát tắc Phật 

đạo  kham  thành.  Cẩu  bất  phát  quảng  đại  tâm,  lập  kiên  cố  nguyện,  tắc  túng 

kinh trần kiếp, y nhiên hoàn tại luân hồi; tuy hữu tu hành, tổng thị đồ lao tân 

khổ. Cố Hoa Nghiêm kinh vân: "Vong thất Bồ đề tâm, tu chư thiện pháp, thị 

danh  ma  nghiệp".  Vong  thất  thượng  nhĩ,  huống  vị  phát  hồ!  Cố  tri  dục  học 

Như Lai thừa, tất tiên cụ phát Bồ Tát nguyện, bất khả hoãn dã. 

Dịch:  

Thật Hiền tôi là kẻ phàm phu Tăng bất tiếu ngu hèn, khóc ra lệ máu cúi 

đầu  kính  lạy,  đau  buồn  khẩn  thiết  thưa  với  chư  đại  chúng  hiện  tiền, 

cùng với chư thiện nam tín nữ có đức tin trong sạch trong hiện đời. Cúi 

mong quý vị thương xót, lưu ý một chút mà nghe và xét cho.  

Từng nghe, cửa yếu để vào đạo thì sự phát tâm làm đầu, việc khẩn cấp 

tu  hành thì sự  lập nguyện  đứng trước.  Nguyện lập thì có  thể  độ chúng 

sanh, tâm phát thì Phật đạo có thể thành. Nếu không phát tâm rộng lớn, 

không lập cái nguyện vững bền kiên cố, thì dù trải qua nhiều kiếp như 

số vi trần, cũng vẫn y nhiên ở trong vòng luân hồi. Dù có tu hành cũng 

chỉ  là  uổng  công  lao  nhọc,  khổ  sở  một  cách  vô  ích.  Nên  kinh  Hoa 

Nghiêm  nói: "Nếu quên  mất tâm Bồ  đề  mà tu các  pháp lành, gọi đó  là 

nghiệp  ma".  Quên  mất  mà  còn  như  thế,  huống  chi  chưa  phát  ư?  Cho 

nên  muốn  học  Như  lai  thừa  thì  trước  phải  phát  Bồ  tát  nguyện,  không 

thể chậm trễ vậy.  

Giảng: 

Bất  tiếu :  là  không  giống.  Không  giống  cái  chi  ?  Không  giống  trí  huệ  của 

chư Phật Bồ tát, Cao Tăng Ðại Ðức từ xưa. Vì các Ngài có trí huệ, vì thế bất 

luận viết ra cái gì, đều rất đáng tin cậy. Bất tiếu còn có cách giải thích khác. 

Ví  dụ,  cha  là  quan  lớn,  còn  mình  chỉ  là  một kẻ  nông  phu,  vì  thế  gọi  là  bất 

tiếu ; hoặc cha là người giàu có sang trọng, mình lại là người nghèo hèn cực 

khổ,  đó  cũng  gọi  là  bất  tiếu.  Tóm  lại,  không  bằng  tiền  nhân,  gọi  đó  là  bất 

tiếu. Giống như Vua Nghiêu nhường thiên hạ cho Vua Thuấn, không truyền 

cho con  mình  là Ðan Chu,  vì Ðan Chu bất tiếu, vì thế Ngài truyền thiên  hạ 

cho người khác. "Bất tiếu" cũng chính là không giống với cha, không giống 

với tổ tiên. Mà Ðại sư Tỉnh Am "bất tiếu" ý là nói tư tưởng tâm lý của Ngài 

không giống với chư Phật, chư Bồ tát. Tại sao không giống ? Vì Ngài không 

có trí huệ của Phật và Bồ tát. 

Thật Hiền tôi là kẻ phàm phu Tăng bất tiếu ngu hèn: Tôi là kẻ phàm phu, 

không phải  là bậc thánh  nhân; kẻ phàm phu Tăng  này  là ai  ?  là  Thật  Hiền. 

Tuy Ngài là phàm phu Tăng ngu hèn, rất ngu si, rất hạ liệt, là kẻ phàm phu 

bạc địa,  nhưng Ngài có  tấm  lòng  thành, có chân tâm,  nói  ra  lời chân thành 

phát  xuất  từ  chân  tâm.  Chân  thành  đến  mức  độ  nào  ?  Chính  là khóc  ra  lệ 

máu  :  khóc  đến  nỗi  ra  máu.  Quý  vị  thử  tưởng  tượng  nếu  không  phải  chân 

thành đến cực điểm, khóc đến cực điểm, thì làm sao khóc ra lệ máu ? không 

bao giờ. Tuy đây là từ hình dung, nhưng cũng chính là sự biểu lộ tâm chân 

thành tha thiết của Ngài. Cúi đầu kính lạy chính là dập đầu xuống đất. 

Đau  buồn  khẩn  thiết  thưa  với  chư  đại  chúng  hiện  tiền  :  Tôi  a  !  Khóc 

không ra tiếng, đau buồn khẩn thiết thưa với đại chúng hiện tiền. Ðại chúng 

này  bao  gồm  xuất  gia,  tại  gia  và  tất  cả  chúng  sanh;  không  những  chỉ  loài 

người  mà tất cả chúng sanh khác đều bao  gồm bên trong. Ðại  là quảng đại 

rộng lớn ; chúng là chúng sanh ; vì thế ở đây không những nói về người mà 

bao  gồm  tất  cả  chúng  sanh. Cùng  với  chư  thiện  nam  tín  nữ  có  đức  tin 

trong  sạch trong  hiện  đời:  đây  cũng  có  thể  nói  là  hiện  tại,  cũng  chính  là 

đương thời, cũng giống như "hiện tiền" vậy, nhưng về mặt văn pháp thì Ngài 

dùng  như thế. Thiện  nam tín  nữ v.v… cũng chính bao  gồm tất cả người tại 

gia ở trong. 

Cúi  mong  quý  vị  thương  xót,  lưu  ý  một  chút  mà  nghe  và  xét  cho :  Tôi 

hôm nay chỉ mong quý vị mỗi người từ bi thương xót để ra một chút ít thời 

gian, nghe lời tôi nói và xem xét, suy nghĩ. Chữ "xét" này chính là xem xét, 

suy nghĩ ; tiếng Anh gọi là think it over. 



Từng  nghe,  cửa  yếu  để  vào  đạo  thì  sự  phát  tâm  làm  đầu :  Tôi  thường 

nghe người ta nói rằng. Nói cái gì ? Nói nếu muốn tu hành học đạo, thì con 

đường chính yếu quan trọng của nó là gì ? Nhất định trước cần phải phát tâm 

Bồ đề, đây mới là điều quan trọng nhất. Việc khẩn cấp tu hành thì sự lập 

nguyện đứng trước : Tu hành thì điều quan trọng nhất cần phải hiểu là gì ? 

Ðó là cần phải phát nguyện, nếu không phát nguyện thì không thể tu hành ; 

dù nói rất nỗ lực tu hành, cũng đều là giả. Vì ngay cả nguyện chúng ta còn 

không dám phát, thì còn tu đạo gì ? Bạn nói tu đạo chính là đang gạt người 

vậy ! Nếu chân chánh muốn tu hành, tại sao không dám phát nguyện ? Vì thế 

nói, tu hành thì sự lập nguyện đứng trước, trước cần phải lập một nguyện. 

Nguyện lập thì có thể độ chúng sanh : chúng ta đã có nguyện lực, có nghĩa 

là đã có thuyền bè, mới có thể độ người. Nếu không có thuyền, thì làm sao 

có thể độ người, đưa người đến bờ bên kia ? Nguyện giống như chiếc thuyền 

vậy. Nếu chúng ta không có nguyện, thì dù nói : "Tôi tu hành, tôi tu hành ..." 

A  ! Nhưng  đến  lúc  đó thì quên  mất không còn  nhớ  nữa. Vì thế  lập  nguyện 

đứng  trước,  khi  đã  có  nguyện  hộ  trì,  mới  có  thể  hóa  độ  chúng  sanh. Tâm 

phát thì Phật đạo có thể thành : Nếu ông đã phát tâm Bồ đề thì mới có đủ 

tư  cách  thành  Phật  ;  nếu  không  phát  tâm  Bồ  đề,  thì  không  có  cơ  hội  thành 

Phật. Cho nên, điều này rất vô cùng khẩn thiết, vô cùng quan trọng. 

Nếu không phát tâm rộng lớn, không lập cái nguyện vững bền kiên cố : 

Nếu  như ông  không  phát  tâm  rộng  lớn,  mà  cứ  hẹp  hòi,  nhỏ  mọn,  một  chút 

thiệt  thòi  cũng  không  chịu,  cũng  không  thể  xả  bỏ,  thì  cần  phải  lập  nguyện 

kiên cố vững bền nhất ; nguyện này tôi đã trình bày, nhất định cần phải làm 

như thế, không thể thay đổi, đó gọi là nguyện kiên cố vững bền. Nếu không 

phát  tâm  rộng  lớn,  không  lập  nguyện  kiên  cố  vững  bền, thì  dù  trải  qua 

nhiều  kiếp  như số vi trần, cũng vẫn y  nhiên ở trong vòng luân  hồi : thì 

dù có trải qua nhiều kiếp như số vi trần, cũng không thể thoát ra vòng luân 

hồi. Luân hồi, chính là lục đạo luân hồi – thiên đạo, nhân đạo, a tu la là ba 

thiện  đạo;  và  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh  là  ba  ác  đạo.  Vẫn  phải  xoay 

chuyển trong vòng luân hồi ; dù cho là làm việc lành nào, hoặc là sanh thiên, 

hoặc làm người hưởng phước báu cũng không có ý nghĩa gì, vẫn y nguyên ở 

trong vòng luân hồi ! Dù có tu hành cũng chỉ là uổng công lao nhọc : Tuy 

ăn  chay,  tụng  kinh,  niệm  Phật,  nhưng  bất  luận  chúng  ta  cố  gắng  bỏ  ra  bao 

nhiêu  công  phu,  đều  là  uổng  công  lao  nhọc  một  cách  vô  ích,  rất  cực  khổ  ; 

chúng ta tu pháp môn gì, cũng không phải cứu cánh. 

Nên kinh Hoa Nghiêm nói: "Nếu quên mất Tâm Bồ đề mà tu các pháp 

lành, gọi đó là nghiệp ma"  : Vì thế Kinh Hoa Nghiêm nói : Nếu như quên 

mất Tâm Bồ đề, dù có tu các pháp lành, cũng là tu các nghiệp thiên ma ở sáu 

cõi trời Dục giới". Vì vô minh của mình chưa đoạn, tâm dâm dục chưa đoạn, 

tu các pháp  này đều  là tạo  nghiệp  thiên  ma. Quên  mất  Tâm  Bồ  đề chính  là 

niệm không thanh tịnh. Nếu niệm thanh tịnh chính là Tâm Bồ đề, tâm niệm 

không  thanh  tịnh  chính  là  ma  nghiệp. Quên  mất  mà  còn  như  thế,  huống 

chi chưa phát ư?  : Quên  mất Tâm Bồ đề, dù tu các pháp lành, cũng đều là 

ma nghiệp, huống hồ là chưa phát ư ! Nếu không phát tâm Bồ đề, thì chúng 

ta có thể tu cái gì ? Tu cái gì cũng đều là ma nghiệp. 

Cho  nên  muốn  học  Như  lai  thừa  thì  trước  phải  phát  Bồ  tát  nguyện, 

không  thể  chậm  trễ  vậy :  Vì  thế  cho  nên  chúng  ta  muốn  học  Phật  pháp, 

muốn học Phật thừa, nhất định trước phải phát nguyện lực Bồ tát. Nếu chúng 

ta không phát nguyện lực này, thì thường xoay chuyển trong hang động của 

ma,  cứ  lui  tới  trong  hang  động  của  ma.  Vì  thế  Tâm  Bồ  đề  này,  chúng  ta 

không thể chờ đợi, không thể nói rằng : "Chúng ta sau này sẽ phát Tâm Bồ 

đề, lập nguyện Bồ tát!". Không thể như thế được ! Chúng ta nhất định phải 

ngay hiện tiền lập tức phát Tâm Bồ đề, hành Bồ tát đạo, mới có thể vượt ra 

vòng luân hồi, liễu thoát sanh tử ! 

Nguyên văn: 

然心願差別，其相乃多；若不指陳，如何趨向？今為大眾略而言 

之，相有其八。所謂邪、正、真、偽、大、小、偏、圓是也。云何名

為邪、正、真、偽、大、小、偏、圓耶？世有行人，一向修行，不究

自心，但知外務，或求利 

養，或好名聞，或貪現世欲樂，或望未來果報，如是發心，名之為邪

。既不求利養名聞，又不貪欲樂果報，惟為生死，為菩提，如是發心

，名之為正。 

Âm Hán Việt: 

Nhiên  tâm  nguyện  sai  biệt,  kỳ  tướng  nãi  đa,  nhược  bất  chỉ  trần,  như  hà  xu 

hướng?  Kim  vị  đại  chúng  lược  nhi  ngôn  chi,  tướng  hữu  kỳ  bát.  Sở  vị  tà, 

chánh chân, ngụy, đại, tiểu, thiên,viên thị dã. Vân hà danh vi tà, chánh, chân, 

ngụy, đại, tiểu, thiên, viên da? Thế hữu hành nhân, nhất hướng tu hành, bất 

cứu tự tâm, đãn tri ngoại vụ, hoặc cầu lợi dưỡng, hoặc hiếu danh văn, hoặc 

tham hiện thế dục lạc, hoặc vọng vị lai quả báo. Như thị phát tâm, danh chi 

vi tà. Ký bất cầu lợi dưỡng danh văn, hựu bất tham dục lạc quả báo, duy vị 

sanh tử, vị Bồ đề, như thị phát tâm, danh chi vi chánh. 

Dịch: 

Nhưng tâm nguyện vốn có nhiều tướng trạng khác nhau, nếu không chỉ 

ra thì làm sao biết mà xu hướng đến. Nay xin vì đại chúng mà ước lược 

trình  bày.  Sự  phát  tâm  lập  nguyện  gồm  tám  tướng  là  tà  chánh,  chân 

ngụy, đại tiểu, thiên viên. Như thế nào là tà chánh, chân ngụy, đại tiểu, 

thiên viên? Ðời có kẻ tu hành mà từ trước đến nay chỉ một bề hành theo 

sự tướng,  không biết tham cứu tự tâm, chỉ lo  những việc ở  ngoài, hoặc 

mong cầu lợi dưỡng, hoặc ưa thích hư danh, hoặc ham dục lạc hiện đời, 

hoặc  mong  cầu  phước  báo  mai  sau,  phát  tâm  như  vậy  gọi  là  tà.  Ðã 

không mong cầu hư danh lợi dưỡng, lại không ham quả báu dục lạc đời 

sau,  chỉ  vì  mong  liễu  thoát  sinh  tử,  vì  chứng  đắc  Bồ  đề,  phát  tâm  như 

vậy gọi là chánh. 

Giảng: 

Nhưng tâm nguyện vốn có nhiều : Ðã là như thế, chúng ta nhất định phải 

phát tâm  Bồ đề,  lập  nguyện kiên cố  vững  bền. Nếu không phát  tâm  Bồ  đề, 

thì không bao giờ có thể thành tựu Phật đạo ; không lập nguyện kiên cố bền 

vững sẽ không đạt đến  mục đích, không  đạt đến chỗ cứu cánh. Nhưng tâm 

nguyện  phát  ra  có  rất  nhiều  loại  không  giống  nhau,  vì  thế  nên  nói tướng 

trạng  khác  nhau :  phát  tâm  chính  là  tư  tưởng  của  người,  mục  đích  của 

người, chí nguyện của người, mục tiêu của người ; căn tướng này rất nhiều, 

có thể nói nhiều đến tám vạn bốn ngàn. 

Nếu không chỉ ra thì làm sao biết mà xu hướng đến : Nếu tôi không chỉ 

ra rõ ràng điều này, không trình bày cặn kẽ, thì làm sao quý vị biết mà tiến 

lên phía trước ? Xu, là tiến lên phía trước, đến chỗ đó. Hướng, là hướng đến 

chỗ  đó  ;  đối  diện  với  chỗ  đó,  gọi  là  đối  hướng.  Xu  hướng,  chính  là  ta  làm 

sao để có được  mục tiêu  ? Ta  làm sao để  có phương châm, tông chỉ  ? Nay 

xin vì đại chúng mà ước lược trình bày : Ðại sư  Tỉnh  Am  nói, tôi  nay  vì 

đại  chúng  ước  lược  trình  bày  những  điều  quan  trọng.  Lược,  là  giản  lược, 

không thể nói hết ; nói đơn giản một chút, nói ít một chút. 

Sự phát tâm  lập  nguyện gồm  tám tướng :  Tướng trạng  này tổng  quát thì 

có tám  loại.  Tám  loại  là  gì  ? là tà chánh, chân ngụy, đại tiểu,  thiên viên: 

Có tà, có chánh,có chân có ngụy, có đại có tiểu, có thiên có viên. 

Thế nào gọi là tà ? Chính là lòng ích kỷ, chỉ biết lợi ích riêng mình. Thế nào 

gọi  là  chánh  ?  Chính  là  không  ích  kỷ.  Thế  nào  gọi  là  chân  ?  Chính  là  lợi 

người không lợi mình. Còn ngụy chính là lợi mình không lợi người. Quý vị 

dùng sáu đại tông chỉ (1) để xem thì có thể hiểu rõ. 

Thế nào gọi là tiểu, thế nào gọi là đại ? Tiểu chính là vì  mình, đại là vì đại 

chúng.  Nên  nói  "  Vì  người  không  vì  mình,  cuối  cùng  là  Phật  thể;  vì  mình 

 không  vì  đại  chúng,  rốt  cuộc  uổng  phí  cuộc  đời".  Dù  có  bỏ  cả  sanh  mạng 

mình, cũng không có ích dụng gì. Ðại là phát tâm quảng đại, cũng chính là 

hành  Bồ  tát  đạo.  Vậy  nếu  không  phát  đại  tâm  mà  phát  tiểu  tâm  thì  sao  ? 

Chính  là không  hành  Bồ  tát đạo,  ích kỷ tự  lợi, tranh  giành, tham  lam,  ham 

cầu, chỉ  tính toán cho  mình, đó  đều  là  tiểu. Nếu  lo toan cho đại chúng, chí 

công vô tư, chánh trực không thiên vị, khắp cùng cúng dường, lấy pháp giới 

làm thể, lấy hư không làm dụng, đó gọi là đại. 

Thiên  là  thiên  về  một  bên,  vào  một  chỗ  nhỏ,  không  có  viên  dung.  Viên  là 

bao la  vạn  hữu, chính  là  viên  mãn Bồ đề, không có chỗ  nào  mà không bao 

bọc, chẳng có chỗ nào  mà không dung chứa. Tôi có  một bài kệ tụng có thể 

dùng để hình dung cái "viên" này : 

 "Pháp giới vi thể hữu hà ngoại, 

 Hư không thị dụng vô bất dung. 

 Vạn vật bình đẳng lìa phân biệt, 

 Nhất niệm bất sanh tuyệt ngôn tông".  

Dịch : 

 Pháp giới là thể có chi ngoài, 

 Hư không là dụng đều dung chứa. 

 Vạn vật bình đẳng lìa phân biệt, 

 Một niệm không sanh bặt ngữ ngôn.  

Viên, chính là "  Pháp giới là thể có chi ngoài", lấy pháp giới làm thể, thì có 

cái  gì  ở  bên  ngoài  pháp  giới  đâu  ?  "  Hư  không  là  dụng  đều  dung  chứa"  hư 

không  là  một  đại  dụng  thì  không  có  gì  không  bao  bọc  bên  trong.  "  Vạn  vật 

 bình  đẳng  lìa phân  biệt" ,  đối  với  vạn  sự  vạn  vật  đều  xem  bình  đẳng.  "  Một 

 niệm  không  sanh   bặt  ngữ  ngôn",  một  niệm  không  sanh  đường  ngôn  ngữ 

tuyệt, đây có thể nói là "viên" ! Ở đoạn văn sau Ðại sư Tỉnh Am sẽ giải thích 

"thiên viên", ở đây tôi chiếu theo ý nghĩa đại khái của chữ để giải thích mà 

thôi. Bài "Văn khuyên phát tâm Bồ đề" của Ðại sư Tỉnh Am, nếu kết hợp với 

sáu đại tông chỉ của chúng ta, thì như áo trời không thấy vết chỉ may, thật là 

hoàn hảo toàn mỹ! 

Như thế nào là tà chánh, chân ngụy, đại tiểu, thiên viên?   

Ðời có kẻ tu hành mà từ trước đến nay chỉ một bề hành theo sự tướng, 

không  biết  tham  cứu  tự  tâm :  Thế  gian  có  người  tu  hành.  Hành  nhân  là 

người  tu  hành,  là  người  xuất  gia.  Người  ấy  tu  hành  thì  tu  hành,  nhưng  cứ 

mãi  chấp  trước,  chuyên  làm  những  việc  bên  ngoài.  Ví  dụ,  hàng  ngày  bái 

sám,  lễ  Phật,  tụng  kinh,  chỉ  để  cho  người  ta  xem,  còn  mình  thì  không  biết 

hồi  quang  phản  chiếu  :  Trong  tâm  mình  có  bái  sám  không  ?  Có  niệm  Phật 

chăng ? Có lễ Phật chăng ? Có tụng kinh chăng ? Niệm ở trong tâm mới gọi 

là chân ! Nếu cứ làm những việc ngoài mặt màu mè, làm điệu bộ như mình 

là lão tu hành, bất luận dụng công phu gì, đều  muốn cho người ta xem : Ví 

dụ  quét  nhà,  quét  sân  cũng  đợi  có  người  đến  mới  quét,  cho  người  ta  biết 

mình đang  làm  việc cực khổ  ! Cứ làm  những  việc bên  ngoài, chẳng  những 

không  có  công  đức,  mà  còn  là  tà  !  Ðó  chính  là  không  chánh  đáng,  chỉ  để 

khoe  công  !  Ðối  với  người  có  chút  việc  lành,  việc  tốt  nào,  bèn  nói  :  "Bạn 

biết không ? Vì bạn mà tôi như thế... như thế .... a", khiến người ta cảm kích 

mình, đó gọi là tà. Quý vị nên triệt để hiểu rằng: thi ân không cầu báo , giúp 

người không  hối  hận; đối  với ai có điều tốt gì, đều  nên quên đi, không  nên 

thường nhớ đến. Mở miệng là nhắc đến, mỗi ngày từ sáng đến tối, cứ dùng 

cái này làm quảng cáo, làm bảng hiệu : "A  ! Tôi đã làm việc tốt đó, bạn có 

biết không ? Ngôi chùa ở đó là do tôi tu bổ, bạn có nhìn thấy trên tấm biểu 

có  tên  của  tôi  chăng  ?".  Sợ  người  khác  không  biết  đến  mình,  kêu  người  ta 

nhìn  trên  tấm  biển  có  tên  mình  không,  cứ  ở  chỗ  đó  tham  danh  vọng  lợi 

dưỡng, đó chính là tà. Nếu không phải người như thế thì chính là chánh. Vì 

thế,  tà  chánh  thì  trái  ngược  nhau,  tà  thì  thuộc  về  âm,  chánh  thì  thuộc  về 

dương.  Tà  thì  nhìn  không  thấy  trời,  nhìn  không  thấy  ánh  sáng.  Chánh  thì 

chánh đại quang minh, bất luận chỗ nào đều cũng có thể làm được. Có người 

tu hành từ trước đến nay không ở tự tâm dụng công phu, chuyên môn hướng 

bên ngoài dong ruổi tìm cầu. 

Chỉ lo những việc ở ngoài : Chỉ biết làm những việc bề mặt bên ngoài, như 

tụng kinh cho người, bái sám cho người…… Bạn xem, rất náo nhiệt, từ sáng 

đến tối mệt muốn chết, vô cùng cực khổ. "A ! Ta thật là vì pháp quên mình ! 

Các  ông  có  biết  tôi  không  ?".  Ðó  là  cứ  mãi  khoe  công  với  người,  biểu  thị 

đức  hạnh  của  mình,  tuyên  dương  thanh  thế,  không  thể  giấu  kín  tài  năng, 

không có tu dưỡng, không có hàm dưỡng. Tại sao người này chỉ giong ruổi 

đeo đuổi theo những việc bên ngoài ? 

Hoặc mong cầu lợi dưỡng : Chính là vì lợi ích cho chính  mình, dạy người 

cúng dường mình, tin tưởng mình, bảo người hoặc là chưng nhân sâm, hoặc 

là nấu nấm mèo cho mình ăn, hoặc là …… Vì thế, các ông nếu là đệ tử chân 

chánh của tôi, không ai được làm thức ăn cho tôi dùng. Dù sao đi nữa hiện 

nay tôi vẫn chưa chết đói mà ! Ông nay nấu nồi canh, ngày mai lại làm món 

khác, rườm rà, thật đáng ghét ! Quý vị cho rằng đó là thành tâm chăng ? Ông 

không nghĩ đến rằng đó là giúp kẻ xấu làm điều ác ! Chính là làm một người 

tu hành không còn tu hành nữa. Quý vị hiểu chưa ? Vì thế không nên cúng 

dường riêng cho người nào. 

Hoặc  ưa  thích  hư  danh :  Hoặc  là  mong  muốn  kẻ  khác  đi  khắp  nơi  thay 

mình tuyên truyền : "Thầy đó thật là lão tu hành ! Thật là vị đại tu hành a  ! 

Thật là tốt a ! Như thế a ! ……". Phái rất nhiều thủ hạ, rất nhiều nhân viên đi 

khắp  nơi  tuyên  truyền.  Giống  như  "xí  nghiệp  hóa  Phật  giáo  "  chăng?  Ðây 

chính là tội nhân trong Phật giáo, kẻ bại loại trong Phật giáo ! Phật giáo làm 

sao xí nghiệp hóa được ? Muốn xí nghiệp hóa thì ra khỏi nhà (xuất gia) gì ? 

Ở nhà cũng có thể làm xí nghiệp, ai cũng đều có thể buôn bán kiếm tiền. Tại 

sao người xuất gia, Phật giáo đồ lại làm xí nghiệp? Người thường còn nói  : 

"Ai  da  !  Xí  nghiệp  hóa  Phật  giáo,  hay  a  !  được  a  !…..".  Ði  về  hướng  địa 

ngục  mà còn không biết  !  Lại còn cho rằng  hay, rằng tốt  ! Ðó chính  là cầu 

mong lợi dưỡng, cứ mãi kêu người đưa tiền cho mình, "Ô  ! Ta làm cái này 

..., làm cái này …". Thật là tham cái danh vọng hão huyền. 



Hoặc ham dục lạc hiện đời : Loại người xuất gia này, hiện tại tham dục lạc 

thì làm việc gì ? Suốt ngày ăn ăn uống uống, lại ăn thịt, uống rượu, lộn xộn 

bừa  bãi,  cái  gì  cũng  đều  làm,  đó  chính  là  tham  dục  lạc  hiện  tại,  đó  không 

phải là gieo giống địa ngục thì là cái chi ? 

Hoặc mong cầu phước báo mai sau : Hoặc là nay làm các thứ công đức, là 

vì  mong  muốn  tương  lai  làm  quốc  vương,  hoặc  làm  như  thế  như  thế  để 

tương lai có quả báu tốt như thế. Ðó đều là tà ! Khi tôi nói, thì nói hết những 

gì tôi biết, tôi biết thì không gì không nói, đã nói thì không gì không nói cho 

hết. 

Phát tâm như vậy gọi là tà : Quý vị đã không nhận thức, lai a dua phụ họa 

theo  "A  !  chỗ  đó  xây  dựng  rất  hay,  rất  đẹp,  giống  như  hoàng  cung  vậy". 

Hoàng cung thì làm sao ? Vua trong hoàng cung vẫn đọa lạc như thường có 

gì hay ho đâu ? Các ông không hiểu đạo lý, cứ mãi chạy theo tà tri tà kiến, 

tham sự náo nhiệt nhất thời thì không nên ! 

Cái gì gọi là chánh ? Ðã không mong cầu hư danh lợi dưỡng : Ðã không 

tham danh vọng lợi dưỡng, cũng không muốn làm cho thanh danh của mình 

rộng  lớn,  cũng  không  muốn  mọi  người  cúng  dường  cho  mình. Lại  không 

ham quả báu dục lạc đời sau : Cũng không tham dục lạc, cũng không nghĩ 

đến việc hưởng thụ. Tôi không thể nói tôi chánh, nhưng tôi nói với các ông, 

tôi đến nước Mỹ hơn 20 năm, chưa bao giờ đi đến Disney Land. Các ông thử 

nghĩ xem, các ông đến nước Mỹ phần đông đều đi tham quan Disney Land? 

Thậm chí không  ít người  xuất  gia đến nước Mỹ cũng đều  muốn tham  quan 

Disney  Land.  Còn  tôi  là  người  quê  mùa,  nên  không  tham  quan,  tôi  cũng 

không muốn biết cái đó. 

Vậy không tham vọng dục lạc, cũng không tham hưởng thụ, quả báo ; chỉ vì 

mong  liễu  thoát  sinh  tử,  vì  chứng  đắc  Bồ  đề :  chỉ  là  vì  mong  liễu  thoát 

sanh tử, vì mong giác ngộ, mong cầu trí huệ chân chánh. 

Phát tâm như vậy gọi là chánh : Phát tâm như thế gọi là chánh. Nếu không 

phải  vì  liễu thoát sanh tử, không phải  vì phát tâm  Bồ đề, đó chính  là tà. Vì 

thế, mọi người nên nhận rõ điều này; không nhận rõ điều này, tu hoài tu mãi 

đều là ma nghiệp, đều làm quyến thuộc của ma vương. 

Nguyên văn: 

念念上求佛道，心心下化眾生，聞佛道長遠，不生退 

怯，觀眾生難度，不生厭倦，如登萬仞之山，必窮其頂；如上九層之

塔，必造其巔，如是發心，名之為真。有罪不懺，有過不除，內濁外

清，始勤終怠，雖有好心， 

多為名利之所夾雜；雖有善法，復為罪業之所染污，如是發心，名之

為偽。眾生界盡，我願方盡，菩提道成，我願方成。如是發心，名之

為大。觀三界如牢獄，視生 

死如怨家，但期自度，不欲度人，如是發心，名之為小。 

Âm Hán Việt: 

Niệm niệm thượng cầu Phật đạo, tâm tâm  hạ hóa chúng sanh, văn Phật đạo 

trường  viễn,  bất  sanh  thối  khiếp,  quán  chúng  sanh  nan  độ,  bất  sanh  yếm 

quyện,  như đăng  vạn  nhẫn chi sơn, tất cùng kỳ đảnh,  như thướng cửu tằng 

chi tháp, tất tháo kỳ điên. Như thị phát tâm, danh chi vi chân. 

Hữu tội bất sám, hữu quá bất trừ, nội trược ngoại thanh, thủy cần chung đãi, 

tuy hữu hảo tâm, đa vị danh lợi chi sở giáp tạp, tuy hữu thiện pháp, phục vi 

tội nghiệp chi sở nhiễm ô. Như thị phát tâm, danh chi vi ngụy. Chúng sanh 

giới  tận,  ngã  nguyện  phương  tận,  Bồ  đề  đạo  thành,  ngã  nguyện  phương 

thành.  Như  thị  phát  tâm,  danh  chi  vi  đại.  Quán  tam  giới  như  lao  ngục,  thị 

sanh tử như oán gia, đãn kỳ tự độ, bất dục độ nhân, như thị phát tâm, danh 

chi vi tiểu. 

Dịch: 

Niệm  niệm  trên  cầu  Phật  đạo,  tâm  tâm  dưới  độ  chúng  sanh,  nghe  con 

đường  thành Phật  lâu  xa  cũng  không  sanh  tâm  thối  chí  khiếp  sợ,  thấy 

chúng  sanh  khó  độ  mà  không  chán  nản  mệt  mỏi,  như  leo  núi  cao  vạn 

trượng cũng quyết trèo lên tận đỉnh, như lên tháp lớn chín tầng cũng cố 

lên đến tột nóc, phát tâm như vậy gọi là chân. Có tội không sám hối, có 

lỗi  không  trừ  bỏ,  trong  trược  ngoài  thanh,  trước  siêng  năng  sau  biếng 

lười, dù có tâm tốt phần lớn cũng bị danh lợi xen lẫn, dù tu thiện pháp 

phần  nhiều  cũng  bị  nghiệp  tội  làm  ô  nhiễm,  phát  tâm  như  vậy  gọi  là 

ngụy. Chúng sanh độ hết nguyện ta mới hết, đạo Bồ đề thành nguyện ta 

mới  thành,  phát  tâm  như  vậy  gọi  là  đại.  Xét  xem  ba  cõi  như  lao  ngục, 

nhìn sanh tử như oan gia, chỉ mong tự độ, không muốn độ người, phát 

tâm như vậy gọi là tiểu. 

Giảng: 

Ðại  sư  Tỉnh  Am  ở  trên  đã  giảng  về  "tà  chánh",  nay  giảng  về  "chân 

ngụy". Niệm  niệm trên cầu Phật đạo : Ðây  là  nói  niệm  niệm không quên, 

tâm tâm niệm niệm, không nghĩ điều gì khác, chỉ nghĩ đến việc trên cầu Phật 

đạo, mong cầu thành Phật. Tâm tâm dưới độ chúng sanh : thành Phật cần 

phải  lập  công,  chớ  nên  nói  không  có  một  chút  công  lao  cũng  có  thể  thành 

Phật. Vậy thì như thế nào mới có thể thành Phật ? Chính là cần phải lập công 

đức. Ở chỗ  nào  lập công đức  ? Chính  là  giáo  hóa chúng sanh, khiến chúng 

sanh  bỏ  tà  quy  chánh,  bỏ  vọng  quy  chân,  bỏ  ngụy  quy  chân.  Nếu  khiến 

chúng sanh giác ngộ, thì chính chúng ta đã lập được công đức ở trong Phật 

giáo. 

Nghe con đường thành Phật lâu xa cũng không sanh tâm thối chí khiếp 

sợ :  Nhưng  mà  thành  Phật  không  phải  chuyện  dễ  dàng,  Phật  đạo  là  con 

đường rất dài lâu ; Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni phải trải qua ba đại A tăng kỳ 

kiếp  mới  thành  Phật.  A  tăng  kỳ  là  Phạn  ngữ,  dịch  là  "Vô  lượng  số".  Ba  A 

tăng kỳ kiếp là ba vô lượng số ; không những là ba vô lượng số, mà còn là 

ba vô lượng số lớn, nên gọi là ba đại tăng kỳ kiếp. Vậy thì khi nhìn thấy thời 

gian  lâu  dài  như thế,  thì  "vọng dương  hưng thán" -  nhìn biển cả thấy  mình 

nhỏ bé, sanh lòng thối chí sợ hãi, nói : "Ôi ! Thời gian lâu dài như thế, ta làm 

sao có thể tu hành được !". Như chúng ta tụng kinh, nói : "A  ! Bộ kinh này 

dài  như thế  !  Ta phải tụng đến  lúc  nào  mới  tụng  xong, đến  lúc  nào  mới có 

thể thuộc lòng ?". Ðây đều là tâm thối chí khiếp sợ. Phật đạo tuy dài lâu, quý 

vị cũng không  nên sanh tâm thối chí khiếp sợ, mà nên dõng  mãnh tinh tấn, 

hướng  lên phía  trước, trên cầu  Phật đạo, dưới  hóa chúng sanh, không quên 

bổn phận tu hành học đạo của mình. 

Thấy chúng sanh khó độ mà không chán nản mệt mỏi : chúng sanh thì rất 

khó  độ,  bạn  kêu  nó  bỏ  đi  tật  xấu,  nó  chẳng  những  không  bỏ  mà  còn  tăng 

thêm những tật khác. Bạn xem ! Chúng sanh thì lạ kỳ như thế. Bạn muốn độ 

họ, thì họ cứ không nhận sự hóa độ của bạn, thật không dễ dàng chút nào ; 

nhưng nếu bạn sanh tâm chán nản mệt mỏi, thì đó không phải là chân tâm ! 

Nếu không sanh tâm chán nản mệt mỏi, thì giống như cái gì ? Như leo núi 

cao vạn trượng cũng quyết trèo  lên  tận  đỉnh:  giống  như  leo  núi cao  vạn 

trượng  (vạn  nhẫn  chi  sơn) cũng  nhất  quyết  trèo  lên  tận  đỉnh.  Vạn  nhẫn,  có 

thể nói là vạn dặm, cũng có thể nói là một vạn miles, cao như thế, lại có thể 

nói  là  vạn  trượng  ;  tóm  lại  là  leo  lên  ngọn  núi  rất  cao. Như  lên  tháp  lớn 

chín  tầng  cũng  cố  lên  đến  tột  nóc :  cũng  giống  như  bảo  tháp  chín  tầng, 

cũng quyết chí lên tột nóc. 

Phát tâm như vậy gọi là chân : Phát tâm như thế, không giẫm chân tại chỗ, 

không nửa đường bỏ phế, có thủy có chung, đó gọi là chân chánh phát tâm 

Bồ đề. 

Sao  gọi  là  ngụy  ? Có  tội  không  sám  hối :  Người  ấy  vốn  có  tội,  lại  giấu 

giếm,  không  hướng  đại  chúng  phát  lồ  sám  hối,  không  nói  thật  với  mọi 

người. Có  lỗi  không trừ  bỏ :  Rõ  ràng  biết  mình  có  sai  lầm,  có  tật  xấu,  lại 

nói  :  "Ai  da  !  Tôi  làm  sao  được,  đây  là  tật  khí  khi  sanh  ra  đã  có".  Không 

muốn trừ đi tội lỗi sai lầm. Trong trược ngoài thanh : bên trong đều là tật 

đố chướng  ngại, si tâm  vọng tưởng, tham  sân si  mạn  nghi  v.v…  Bên  ngoài 

thì "sắc trang giả hồ" - giả bộ làm ra dáng thanh cao. Trước siêng năng sau 

biếng lười : Khi xuất gia tu hành lúc ban đầu thì rất siêng năng, rất tinh tấn; 

rốt cuộc có thủy không có chung, sau cùng lại lơ là lơi lỏng. 

Dù có tâm tốt phần lớn cũng bị danh lợi xen lẫn : Tuy có tâm tốt, nhưng 

phần đông lại bị danh lợi xen lẫn. Tại sao người ấy  muốn làm việc tốt ? Vì 

mong muốn được tiếng tốt, muốn có cái tên ngụy thiện, làm những việc gạt 

người, cho nên nhứt cử nhứt động đều là vì lợi vì danh mà làm, không phải 

chân chánh vì Phật giáo mà làm. 

Dù tu thiện pháp phần nhiều cũng bị nghiệp tội làm ô nhiễm : Tuy Phật 

pháp thì rất thiện, người lại ở trong thiện pháp làm những việc dâm dục, làm 

những việc không dám công khai với người. Như nay trong một tôn phái nọ, 

bừa bãi buông thả theo dục lạc, khắp nơi lộn xộn lăng nhăng, lại còn nói với 

người  :  "Tôn  phái  của  chúng  tôi  phải  là  như  thế",  thật  là  hại  chết  người 

không  !  vậy  mà có  một số  người  vô  tri  lại  nghe theo  mà  nói  :  "Ðây thật  là 

pháp môn bí mật nhất", thằng mù dẫn thằng đui, đó chính là nhiễm ô ! 



Phát tâm như vậy gọi là ngụy : Người phát tâm như thế chính là ngụy. 

Thế  nào  gọi  là  đại  ? Chúng  sanh  độ  hết  nguyện  ta  mới  hết :  Chúng  sanh 

giới tận có nghĩa là chúng sanh đã độ hết, như Bồ tát Ðịa Tạng Vương : "Ðịa 

ngục vị không thệ bất thành Phật ; chúng sanh độ tận phương chứng Bồ đề", 

đó chính là chúng sanh giới hết, phiền não nghiệp hết, nguyện của ta mới hết 

; độ hết chúng sanh nguyện lực của ta mới là hết. Đạo Bồ đề thành nguyện 

ta mới thành : Bồ đề giác đạo – Phật đạo, tu thành công, thì nguyện lực của 

ta mới thành tựu. 

Phát tâm như vậy gọi là đại : Phát tâm Bồ đề như thế thì không có gì lớn 

hơn nữa. 

Chúng sanh độ hết, nguyện ta  mới hết, là Bồ tát phát tâm ; Xét xem ba cõi 

như lao ngục, nhìn sanh tử như oan gia : Ðây chính là tiểu thừa. Nhị thừa 

thì tự độ mình, nhìn thấy ba cõi – dục giới, sắc giới, vô sắc giới, thì thấy khổ 

như lao tù ; nhìn thấy sanh rồi lại sanh, chết rồi lại chết, sanh sanh tử tử, thì 

giống như oan gia đối đầu. Chỉ mong tự độ, không muốn độ người : Vì thế 

chỉ biết độ mình, không muốn độ kẻ khác. 

Phát  tâm  như  vậy  gọi  là  tiểu :  Phát  Tâm  Bồ  đề  như  thế  gọi  là  tiểu.  Tiểu 

nghĩa là tâm lượng quá nhỏ hẹp. Ðại nghĩa là vô cùng rộng lớn, hết sức tinh 

vi. Bài "Pháp giới tụng" tôi viết trước kia cũng chính là biểu hiện cho đại : 

 "Pháp giới vi thể hữu hà ngoại, 

 Hư không thị dụng vô bất dung. 

 Vạn vật bình đẳng lìa phân biệt, 

 Nhất niệm bất sanh tuyệt ngôn tông" 

 Dịch : 

 Pháp giới là thể có chi ngoài, 

 Hư không là dụng đều dung chứa. 

 Vạn vật bình đẳng lìa phân biệt, 

 Một niệm không sanh bặt ngữ ngôn. 

Ðó chính là tâm lớn ! Lại nữa : 

 "Tánh tận nhân kỷ tham thiên địa, 

 Tâm đồng nhật nguyệt diệu dương xuân". 

 Dịch : 

 "Tánh cùng mình người bao trùm trời đất, 

 Tâm như nhật nguyệt soi sáng trời xuân" 

Xem tất cả vạn sự vạn vật đều là một, thì không còn gì phân biệt. 

Nguyên văn: 

若於心外見有眾生，及以佛道，願度願成，功勛不 

忘，知見不泯，如是發心，名之為偏。若知自性是眾生，故願度脫，

自性是佛道，故願成就，不見一法，離心別有，以虛空之心，發虛空

之願，行虛空之行，證虛空 

之果，亦無虛空之相可得，如是發心，名之為圓。知此八種差別，則

知審察；知審察，則知去取；知去取，則可發心。云何審察？謂我所

發心，於此八中，為邪為 

正，為真為偽，為大為小，為偏為圓。云何去取？所謂去邪去偽，去

小去偏，取正取真，取大取圓。如此發心，方得名為真正發菩提心也

。 

Âm Hán Việt: 

Nhược ư tâm ngoại kiến hữu chúng sanh, cập dĩ Phật đạo, nguyện độ nguyện 

thành,  công  huân  bất  vong,  tri  kiến  bất  mẫn,  như thị  phát  tâm,  danh  chi  vi 

thiên. Nhược tri tự tánh thị chúng sanh, cố nguyện độ thoát, tự tánh thị Phật 

đạo, cố nguyện thành tựu, bất kiến nhất pháp, ly tâm biệt hữu, dĩ hư không 

chi  tâm,  phát  hư  không  chi  nguyện,  hành  hư  không  chi  hạnh,  chứng  hư 

không chi quả, diệc vô hư không chi tướng khả đắc, như thị phát tâm, danh 

chi vi viên. 

Tri thử bát chủng sai biệt, tắc tri thẩm sát, tri thẩm sát, tắc tri khứ thủ, tri khứ 

thủ, tắc khả phát tâm. Vân hà thẩm sát? Vị ngã sở phát tâm, ư thử bát trung, 

vi  tà  vi  chánh,  vi  chân  vi  ngụy,  vi  đại  vi  tiểu,  vi  thiên  vi  viên.  Vân  hà  khứ 

thủ? Sở vị khứ tà khứ ngụy, khứ tiểu khứ thiên, thủ chánh thủ chân, thủ đại 

thủ viên. Như thử phát tâm, phương đắc danh vi chân chánh phát Bồ đề tâm 

dã. 

Dịch: 

Nếu ngoài tâm thấy có chúng sanh mình nguyện độ, có Phật đạo nguyện 

thành, công phu không xả, thấy biết không tiêu mất, phát tâm như vậy 

gọi  là  thiên.  Nếu  biết  tự  tánh  là  chúng  sanh  nên  nguyện  độ  thoát,  tự 

tánh  là  Phật  đạo  nên  nguyện  viên  thành,  không  thấy  một  pháp  nào  lìa 

tâm mà riêng có, lấy cái tâm hư không phát cái nguyện như hư không, 

làm cái hạnh như hư không, chứng cái quả hư không, cũng không có cái 

tướng hư không có thể đắc được, phát tâm như vậy gọi là viên.  

Biết tám tướng trạng khác nhau trên đây là biết quán xét kỹ càng, biết 

quán  xét  kỹ  càng  thì  biết  lấy  bỏ,  biết lấy  bỏ  thì có  thể  phát  tâm.  Quán 

xét  như  thế  nào?  Là  xem  sự  phát  tâm  của  ta,  trong  tám  tướng  trạng 

trên  đây,  là  tà  hay  chánh,  chân  hay  ngụy,  đại  hay  tiểu,  thiên  hay  viên. 

Lấy bỏ như thế nào? Là bỏ tà, bỏ ngụy, bỏ tiểu, bỏ thiên, lấy chánh, lấy 

chân,  lấy  đại,  lấy  viên.  Phát  tâm  như  vậy  mới  được  gọi  là  chân  chánh 

phát Tâm Bồ đề. 

Giảng: 

Nếu ngoài tâm thấy có chúng sanh mình nguyện độ, có Phật đạo nguyện 

thành :  Giả  như  ở  bên  ngoài  tâm  của  mình  thấy  có  chúng  sanh  có  thể  độ, 

thấy  Phật  đạo  có  thể  thành,  bèn  nguyện  độ  thoát  chúng  sanh  ở  ngoài  tâm, 

nguyện  thành  tựu  Phật  ở  ngoài  tâm. Công  phu  không  xả :  Cho  rằng  độ 

chúng  sanh  thành  Phật  thì  có  công  đức,  thường  không  quên  ;  liền  mong 

muốn  thành  Phật,  sanh  ra  tâm  chấp  trước. Thấy  biết  không  tiêu  mất : 

Không thể diệt trừ tà tri tà kiến, chính là không có trừ bỏ đi. 



Phát tâm  như vậy gọi  là thiên :  Phát tâm như thế, trong  tâm thường chấp 

trước  vào  một  vật,  đó  gọi  là  thiên.  Vì  ông  không  hiểu  rõ  đạo  lý,  vẫn  còn 

thiên kiến. 

Nếu  biết  tự  tánh  là  chúng  sanh  nên  nguyện  độ  thoát :  nếu  biết  tự  tánh 

chính là chúng sanh, chúng sanh không lìa tự tánh, tất cả chúng sanh đều ở 

trong tự tánh. Nếu có thể nhìn thấu suốt như thế, thì tự tánh chúng sanh thệ 

nguyện độ, tự tánh phiền não thệ nguyện đoạn, tự tánh pháp môn thệ nguyện 

học, tự tánh Phật đạo  thệ  nguyện thành. Tự tánh là Phật đạo  nên nguyện 

viên  thành :  Vì  thành  tựu  tự  tánh  Phật  đạo,  không  lìa  tự  tánh,  nên  mong 

muốn thành  Phật. Không thấy một pháp nào lìa tâm mà riêng có : không 

có  pháp  nào  mà  có  thể  chấp  trước,  bạn  không  nên  sanh  ra  pháp  chấp  nào. 

Nếu cảm thấy có pháp để học, thì đó là bạn ở ngoài tâm học pháp, ngoài tâm 

cầu  pháp,  đó  là  ngoại  đạo.  Vậy  thì  phải  như  thế  nào  ? Lấy  cái  tâm  hư 

không : giống như hư không vậy. Phát cái nguyện như hư không : Nguyện 

của  ông  cần  rộng  lớn  như  hư  không. Làm  cái  hạnh  như  hư  không :  Các 

hạnh nguyện của  mình cũng phải giống như hư không vậy. Chứng cái quả 

hư  không : Chứng đắc quả  vị rộng  lớn  như hư không. Cũng không có cái 

tướng  hư  không  có  thể  đắc  được :  nhưng  vẫn  không  chấp  trước,  không 

chấp trước hư không có tướng gì ; nếu chấp trước có một tướng tồn tại thì đã 

là chấp trước. Vì thế phát tâm như vậy gọi là viên : phát tâm như thế gọi là 

viên. 

Biết tám tướng  trạng  khác  nhau  trên  đây là biết quán  xét  kỹ càng : đã 

biết tám tướng trạng khác nhau này, thì nên cẩn thận quán xét kỹ càng. Biết 

quán  xét  kỹ  càng  thì  biết  lấy  bỏ,  biết  lấy  bỏ  thì  có  thể  phát  tâm :  Biết 

quán xét kỹ càng thì biết bỏ cái gì, lấy cái gì ; như thế mới có thể phát tâm. 

Quán  xét  như thế  nào?  Quán  xét  như thế nào  ? Là xem sự phát  tâm của 

ta, trong tám tướng trạng trên đây : chính là xem sự phát tâm của ta, trong 

tám loại phát tâm này, là tà hay chánh, chân hay ngụy, đại hay tiểu, thiên 

hay viên : là tà, hay là chánh ? là chân hay là ngụy ? là lớn hay là nhỏ ? là 

thiên hay là viên ? Tự hỏi lấy  mình. Lấy bỏ như thế nào? Sau khi quán sát 

kỹ  càng,  đã  biết  rồi,  thì  nên  bỏ  cái  gì,  lấy  cái  gì  ?  chính  là Là  bỏ  tà,  bỏ 

ngụy,  bỏ  tiểu,  bỏ  thiên :  cái  tà,  cái  ngụy  thì  cần  phải  bỏ  đi  ;  cái  nhỏ,  cái 

thiên cũng cần phải bỏ đi. lấy chân, lấy đại, lấy viên ; cần  phải  lấy chánh, 

lấy chân, lấy đại, lấy viên. Phát tâm như vậy mới được gọi là chân chánh 

phát Tâm Bồ đề :  Phát  tâm  như thế,  mới  có thể  gọi  là chân chánh  hiểu  rõ 

phát Tâm Bồ đề, sau này mới có thể viên mãn Bồ đề rộng lớn như hư không  

---o0o--- 

II.CHÁNH TÔNG PHẦN 

 Nguyên văn: 

此菩提心，諸善中王，必有因緣，方得發起。今言因緣，略有十種。

何等為十？一者念佛重恩故；二者念父母恩故；三者念師長恩故；四

者念施主恩故，五者念眾生恩故，六者念生死苦故，七者尊重己靈故

，八者懺悔業障故，九者求生淨土故，十者為念正法得久住故。 

Âm Hán Việt: 

Thử Bồ đề tâm, chư thiện trung vương, tất hữu nhân duyên, phương đắc phát 

khởi.  Kim  ngôn  nhân  duyên,  lược  hữu  thập  chủng.  Hà  đẳng  vi  thập?  Nhất 

giả  niệm  Phật  trọng  ân  cố,  nhị  giả  niệm  phụ  mẫu  ân  cố,  tam  giả  niệm  sư 

trưởng ân cố, tứ giả niệm thí chủ ân cố, ngũ giả niệm chúng sanh ân cố, lục 

giả niệm sanh tử khổ cố, thất giả tôn trọng kỷ linh cố, bát giả sám hối nghiệp 

chướng  cố,  cửu  giả  cầu  sanh  Tịnh  độ  cố,  thập  giả  vị  niệm  chánh  pháp  đắc 

cửu trụ cố. 

Dịch: 

 Tâm  Bồ  đề  này  là  vua  trong  các  pháp  lành,  phải  có  nhân  duyên  mới  phát 

 khởi được. Nhân duyên ấy, nay nói tóm lược thì có mười thứ là : 1 là nhớ ơn 

 sâu nặng của Ðức Phật, 2 nhớ ơn cha mẹ, 3 nhớ ơn sư trưởng, 4 nhớ ơn thí 

 chủ, 5 nhớ ơn chúng sanh, 6  nhớ khổ sanh tử, 7 vì tôn trọng linh tánh của 

 mình, 8 sám hối nghiệp chướng, 9 cầu sanh Tịnh độ, 10 vì mong muốn làm 

 cho Phật pháp tồn tại lâu dài.   

Giảng: 

Thử Bồ đề tâm, chư thiện trung vương : Tâm Bồ đề này, là tâm trí huệ mà 

mọi người chúng ta đang tìm cầu. Bồ đề là giác đạo, giác đạo thì trái ngược 

với không giác đạo. Chúng ta là chúng sanh thì không giác, nếu giác rồi thì 

sẽ phát tâm Bồ đề ; không giác thì sẽ không biết phát tâm Bồ đề. Tâm Bồ đề 

này là Vua trong các pháp lành, bất luận chúng ta làm bất cứ việc lành nào 

cũng không quan trọng bằng  việc phát tâm  Bồ đề. Vậy thì  phát tâm  Bồ đề, 

nhất  định  phải  có  nhân  duyên  mới  phát  khởi  được,  cho  nên  nói tất  hữu 

nhân duyên, phương đắc phát khởi : nhân là nhân của hột giống, duyên là 

trợ duyên  giúp đỡ tâm  Bồ đề. Nhân  là chánh  nhân quan trọng, duyên  là trợ 

duyên giúp đỡ cho chánh nhân này phát triển. 

Tại sao cần phải phát tâm  Bồ đề ? Kim ngôn  nhân duyên, lược  hữu thập 

chủng :  Nay  nói  nhân  duyên  ấy  có  mười  thứ. Hà  đẳng  vi  thập :  Mười  thứ 

nhân duyên ấy là gì ?   

Nhất giả niệm Phật trọng ân cố : Chúng sanh không biết ân đức từ bi hỷ xả 

của Ðức Phật đối với chúng ta, ân này không thể nào hình dung được, không 

có  ngôn  ngữ  nào  có  thể  diễn  tả  được,  vì  thế  ân  này  "trọng"  nhất,  sâu  nặng 

nhất. Bạn xem, Ðức Phật tu phước huệ trong ba tăng kỳ kiếp, trăm kiếp vun 

trồng các tướng tốt, chỉ là  muốn cứu độ chúng ta là những chúng sanh hiện 

tiền  lìa  khổ  được  vui,  cho  nên  trước  tự  mình  phải  lấy  thân  làm  gương  tu 

hành,  trải  qua  các  thứ khổ  cực  gian  nan,  đủ  thứ  cảnh  giới  không  thể  nhẫn, 

khó chịu đựng, cho nên ân đức của Phật là sâu nặng nhất.   

Nhị giả niệm phụ mẫu ân cố : Ân đức của Phật không dễ đáp đền, chúng ta 

cần  phải  phát  tâm  Bồ  đề  để  đền  đáp  ân  đức  của  Phật  ;  còn  cha  mẹ  đối  với 

chúng ta cũng có ân đức sâu dày, cha mẹ sanh ta ra, mười tháng mang thai, 

ba  năm  bú  mớm,  sau  đó  lại  nuôi  dưỡng  chúng  ta  lớn  lên  thành  người,  đó 

cũng là ân trọng không dễ dàng báo đáp.   

Tam  giả  niệm  sư  trưởng  ân  cố :  Ân  đức  thứ  ba  chính  là  phải  nhớ  ơn  Sư 

trưởng. Sư là những bậc Thầy mà chúng ta theo học pháp, học trí huệ. Thầy 

từ  từ  dẫn  dắt,  dạy  dỗ  chỉ  bảo  chúng  ta,  ân  này  chúng  ta  cũng  cần  phải  báo 

đáp. 

  

Tứ giả niệm thí chủ ân cố : Thí chủ là những người hộ pháp ; chúng ta xuất 

gia tu hành học đạo, thí chủ hộ pháp hộ trì chúng ta tu hành học đạo, ân này 

cũng  rất  nặng.  Nếu  chúng  ta  không  phát  tâm  Bồ  đề,  thì  "tam  tâm  bất  liễu 

thủy nan tiêu", nếu không quét sạch ba tâm, thì dù có uống một miếng nước 

của  thí  chủ  cúng  dường  cho,  thì  cũng  không  dễ  tiêu  được,  nên  nhân  duyên 

thứ bốn là phải nhớ ân thí chủ.   

Ngũ giả niệm chúng sanh ân cố : Chúng sanh đối với ta cũng đều có ân, tất 

cả  chúng  sanh  hoặc  là  có  mối  quan  hệ  tương  đương  với  chúng  ta,  cho  nên 

chúng ta cũng cần phải báo ân.   

Lục  giả  niệm sanh tử  khổ cố : Thứ sáu  là nhớ khổ sanh  tử chúng  ta cũng 

cần phải phát tâm Bồ đề.   

Thất giả tôn trọng kỷ linh cố : Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, đều có 

thể  làm  Phật.  Chúng  ta  đã  có  Phật  tánh  thì  nên  phát  tâm  Bồ  đề,  viên  mãn 

thành tựu Phật tánh của chúng ta, cho nên cần phải tôn trọng giác tánh linh 

minh vốn có của mình.   

Bát giả sám hối nghiệp chướng cố : Nhân duyên thứ tám phát Tâm Bồ đề 

là phải sám hối nghiệp chướng của mình, khiến cho nghiệp chướng tiêu trừ.   

Cửu  giả  cầu  sanh  Tịnh  độ  cố :  Cầu  sanh  thế  giới  Tây  phương  Cực  Lạc, 

được gặp Ðức Phật A Di Ðà.   

Thập giả vị niệm chánh pháp đắc cửu trụ cố : Chúng ta phát tâm Bồ đề tu 

hành  học đạo,  lại có thể chân chánh tu đạo, đó chính  là chánh pháp tồn  tại 

lâu dài ; nếu không phát Tâm Bồ đề tu hành học đạo, thì chánh pháp không 

thể trụ thế lâu dài. 

Có  mười  loại  nhân duyên  như thế, cho  nên bất  luận  là  người  nào cũng  nên 

phát tâm Bồ đề, khiến cho tâm Bồ đề sanh ra. Không nên cho rằng chúng ta 

tu  hay  không  tu,  không  có  quan  hệ  gì  đến  người  khác  ;  chúng  ta  cùng  với 

khắp  cả  thế  giới  đều  có  mối  quan  hệ  lẫn  nhau.  Cho  nên  nếu  chúng  ta  phát 

tâm  Bồ đề, thì  Phật pháp sẽ tồn tại  lâu dài ở thế gian  này ; không phát tâm 

Bồ đề thì Phật pháp sẽ mất đi. 

---o0o--- 

 I. NIỆM PHẬT TRỌNG ÂN 

Nguyên văn: 

云何念佛重恩？ 

謂我釋迦如來最初發心，為我等故，行菩薩道，經無量劫，備受諸苦

。我造業時，佛則哀憐，方便教化；而我愚癡，不知信受。我墮地獄

，佛復悲痛，欲代我苦；而 

我業重，不能救拔。我生人道，佛以方便，令種善根；世世生生，隨

逐於我，心無暫捨。佛初出世，我尚沈淪；今得人身，佛已滅度。何

罪而生末法？何福而預出 

家？何障而不見金身？何幸而躬逢舍利？如是思惟，向使不種善根，

何以得聞佛法！不聞佛法，焉知常受佛恩！此恩此德，丘山難喻。自

非發廣大心，行菩薩道，建 

立佛法，救度眾生，縱使粉骨碎身，豈能酬答？是為發菩提心第一因

緣也。 

Âm Hán Việt: 

Vân hà niệm Phật trọng ân? Vị ngã Thích Ca Như Lai tối sơ phát tâm, vị ngã 

đẳng  cố,  hành  Bồ  Tát  đạo,  kinh  vô  lượng  kiếp,  bị  thọ  chư  khổ.  Ngã  tạo 

nghiệp thời, Phật tắc ai lân, phương tiện giáo hóa, nhi ngã ngu si, bất tri tín 

thọ. Ngã đọa địa ngục, Phật phục bi thống, dục đại ngã khổ, nhi ngã nghiệp 

trọng, bất năng cứu bạt. Ngã sanh nhân đạo, Phật dĩ phương tiện, linh chủng 

thiện căn. Thế thế sanh sanh, tùy trục ư ngã, tâm vô tạm xả. Phật sơ xuất thế, 

ngã  thượng  trầm  luân,  kim  đắc  nhân  thân,  Phật  dĩ  diệt  độ.  Hà  tội  nhi  sanh 

mạt pháp? Hà phước nhi dự xuất gia? Hà chướng nhi bất kiến kim thân? Hà 

hạnh nhi cung phùng Xá lợi? Như thị tư duy, hướng sử bất chủng thiện căn, 

hà dĩ đắc văn Phật pháp! Bất văn Phật pháp, yên tri thường thọ Phật ân! Thử 

ân thử đức, khâu sơn nan dụ! Tự phi phát quảng đại tâm, hành Bồ Tát đạo, 

kiến lập Phật pháp, cứu độ chúng sanh, túng sử phấn cốt toái thân, khởi năng 

thù đáp! Thị vi phát Bồ đề tâm đệ nhất nhân duyên dã. 

Dịch: 

 Thế nào là nhớ ơn nặng của Phật? Ðức Phật Thích Ca Như Lai của ta, lúc 

 mới phát tâm, đã vì chúng ta mà tu Bồ tát đạo, trải qua vô lượng kiếp chịu 

 đủ  các  thứ  khổ  cực.  Khi  ta  tạo  nghiệp,  Ðức  Phật  xót  thương,  phương  tiện 

 giáo  hóa,  mà  ta  ngu  si,  không  chịu  tin  theo.  Ta  đọa  địa  ngục,  Phật  càng 

 thương  xót,  muốn  thay  ta  chịu  lấy  khổ  sở,  nhưng  vì  nghiệp  ta  quá  nặng, 

 không thể cứu vớt. Ta sinh làm người,  Phật dùng phương tiện khiến cho ta 

 gieo trồng căn lành. 

 Ðời đời kiếp kiếp, Phật luôn theo ta, lòng  không tạm bỏ chốc lát. Khi Phật 

 xuất  thế  ta  còn  trầm  luân,  nay  được thân  người  Phật  đã  diệt  độ.  Tội lỗi gì 

 mà sinh vào thời mạt pháp, phước đức nào lại được dự vào hàng  ngũ xuất 

 gia,  nghiệp  chướng  gì  mà  không  thấy  được  thân  vàng  của  Phật,  may  mắn 

 nào lại được cung nghinh xá lợi của Ngài. Suy nghĩ như vậy mới thấy, nếu 

 đời  quá  khứ  không  gieo  trồng  căn  lành  thì  làm  sao  được  nghe  Phật  pháp, 

 không nghe Phật pháp thì làm sao được biết thường thọ ân đức của Phật. Ân 

 đức này, núi non cũng khó sánh bằng. Nếu không phát tâm quảng đại, hành 

 Bồ tát  đạo,  xây  dựng  hộ  trì  Phật  pháp,  cứu  độ  chúng  sanh,  thì  dù  cho  tan 

 xương nát thịt cũng không thể đền đáp được. Ðó là nhân duyên thứ nhất của 

 sự phát Tâm Bồ đề.   

Giảng: 

Vân hà niệm Phật trọng ân?  Nhân duyên thứ nhất, ở trên đã nói sơ lược về 

ý  nghĩa  nhớ  ơn  sâu  nặng  của  Phật.  Sao  gọi  là  nhớ  ơn  sâu  nặng  của  Phật  ? 

Dưới đây sẽ trình bày rõ ràng. Vị ngã Thích Ca Như Lai tối sơ phát tâm, 

vị ngã đẳng cố, hành Bồ Tát đạo : Vị là nói, là những điều được nói. Nói 

cái  chi  ?  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  của  chúng  ta,  nguyên  nhân  ban  đầu 

phát Tâm Bồ đề là gì ? Chính là muốn cứu độ chúng ta là những chúng sanh 

hiện  đời,  Ngài  mới  hành  Bồ  tát  đạo  ;  hành  Bồ  tát  đạo  chính  là  muốn  lợi 

người, đời đời kiếp kiếp đều vì làm lợi ích cho người. Kinh vô lượng kiếp, 

bị thọ chư khổ : trải qua thời gian dài đăng đẳng vô lượng kiếp, nhiều kiếp 

đếm  khôn  xiết,  trong  thời  gian  ba  tăng  kỳ  kiếp  tu  phước  tu  huệ,  chịu  đựng 

các thứ khổ cực đắng cay.   

Ngã  tạo  nghiệp  thời :  khi  chúng  ta  tạo  nghiệp, Phật  tắc  ai  lân,  phương 

tiện  giáo  hóa :  Ðức  Phật  thương  xót  chúng  ta,  cho  nên  Phật  muốn  thay 

chúng  sanh  chịu  khổ,  Phật  muốn  đem  cái  khổ  của  chúng  sanh  làm  cái  khổ 

của  mình. Ðối  với  nghiệp  mà chúng ta  đã  tạo, Phật đều  thương  xót tha thứ 

cho chúng ta, Ngài dùng các thứ phương tiện quyền xảo, thí dụ thuyết minh 

để giáo hóa chúng ta, khiến chúng ta sửa ác làm lành, sửa lỗi làm mới cuộc 

đời,  phát  Tâm  Bồ  đề. Nhi  ngã  ngu  si,  bất  tri  tín  thọ :  Phật  từ  bi  đối  với 

chúng ta như thế, mà chúng ta quá ngu si, rất dại khờ, không hiểu rõ ân đức 

của Phật đối với chúng ta, vì thế không tiếp nhận sự giáo hóa của Ngài.   

Ngã đọa địa ngục : Khi ta mới đọa địa ngục, Phật phục bi thống, dục đại 

ngã khổ : Phật nhìn thấy chúng sanh đọa địa ngục, đau khổ bi thương giống 

như chính mình đọa địa ngục vậy ; cho nên Phật nguyện xuống địa ngục để 

thay chúng ta chịu khổ. Nhi  ngã nghiệp trọng, bất  năng cứu  bạt : Nhưng 

vì  nghiệp  chướng  của  chúng  ta  quá  nặng  nề,  thậm  chí  ngay  cả  Ðức  Phật 

cũng không cách nào cứu vớt.   

Ngã sanh nhân đạo : Ðức Phật dùng đủ cách cứu chúng ta ra khỏi địa ngục, 

chúng ta nay lại được sanh vào cõi người. Phật dĩ phương tiện, linh chủng 

thiện căn :  Bấy  giờ Phật  lại dùng đủ thứ pháp  môn phương tiện quyền  xảo 

dạy chúng ta gieo trồng thiện căn. Thế thế sanh sanh, tùy trục ư ngã, tâm 

vô  tạm  xả :  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  Bồ  tát  vì  giáo  hóa  một  chúng  sanh, 

chúng sanh đọa vào địa ngục, Bồ tát cũng theo đó mà vào địa ngục ; chúng 

sanh  vào  cõi  súc  sanh,  Bồ  tát  cũng  theo  đó  mà  làm  súc  sanh,  chúng  sanh 

chuyển vào đường ngạ quỷ, Bồ tát cũng theo đó mà làm ngạ quỷ, ảnh hưởng 

Bồ tát  phát Tâm  Bồ đề, ảnh  hưởng  Bồ tát  tu  hành ; chúng sanh  làm  người, 

Bồ tát cũng theo chúng sanh làm người. Cứ như thế đi theo chúng sanh  mà 

chịu khổ, theo chúng  ta, trong tâm  một  giờ  một khắc cũng không bỏ chúng 

ta.   

Phật sơ xuất thế, ngã thượng trầm luân : Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni khi 

mới  xuất  thế,  ta  còn  trầm  luân  ở  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh.  Thượng  có 

nghĩa là vẫn còn. Kim đắc nhân thân, Phật dĩ diệt độ : Nay ta nương nhờ 

oai đức của Phật được làm người, thì Phật đã vào Niết bàn.   

Hà tội nhi sanh mạt pháp?  Chúng ta nhất định có tội rất lớn, nên mới sanh 

vào thời mạt pháp ; nếu không phải tội lỗi lớn như thế, thì chúng ta lẽ ra đã 

được gặp Phật nghe pháp. Hà phước nhi dự xuất gia?  Nhưng nay chúng ta 

lại được xuất gia – Bài "Văn phát Tâm Bồ đề" này là nói cho người xuất gia, 

cho nên chúng ta cũng rất là có phước. Tuy có tội nhưng cũng là có phước ; 

vì có phước, nên hôm nay chúng ta mới được xuất gia.   

Hà chướng nhi bất kiến kim thân?  Chúng ta nay nay có nghiệp chướng gì 

mà  không  nhìn  thấy  thân  vàng  của  Phật  ? Hà  hạnh  nhi  cung  phùng  Xá 

lợi?  Chúng ta lại có may mắn nào, ở trong thời mạt pháp này lại có thể nhìn 

thấy Xá lợi của Phật.   

Như  thị  tư  duy,  hướng  sử  bất  chủng  thiện  căn,  hà  dĩ  đắc  văn  Phật 

pháp!  Hướng là xưa kia. Có sự suy nghĩ như thế này, nếu như xưa kia, trong 

kiếp quá khứ không gieo trồng căn lành, ngày nay chúng ta nhất định không 

thể nghe được Phật pháp.   

Bất văn Phật pháp, yên tri thường thọ Phật ân!  Nếu chúng ta không nghe 

được  Phật  pháp,  không  hiểu  được  Phật  pháp,  thì chúng  ta  cũng  không  biết 

được ân đức lớn lao của Phật đối với chúng ta. Thử ân thử đức, khâu sơn 

nan dụ! Ðức  lớn ân sâu của Phật đối  với  chúng ta,  núi cao cũng  không thể 

sánh nổi ; biển cả cũng không sâu rộng bằng.   

Tự phi phát quảng đại tâm, hành Bồ Tát đạo : Vì ân đức của Phật đối với 

ta  lớn  lao  như  thế,  nếu  chúng  ta  không  phát  tâm  quảng  đại,  hành  Bồ  tát 

đạo, kiến lập Phật pháp, cứu độ chúng sanh : kiến lập Phật pháp, cứu độ 

chúng  sanh. Túng  sử  phấn  cốt toái  thân,  khởi  năng thù  đáp!  Nếu  không 

hoằng dương Phật pháp, không xây dựng Phật pháp, không hộ trì Phật pháp, 

thì dù có tan xương nát thịt cũng không đền đáp được ân đức của Phật.   

Thị  vi  phát  Bồ  đề  tâm  đệ  nhất  nhân  duyên  dã :  Vì  thế  nhân  duyên  thứ 

nhất trong mười nhân duyên chính là nhớ ân sâu của Ðức Phật mà cần phải 

phát Tâm Bồ đề. 

---o0o--- 

 II. NIỆM PHỤ MẪU ÂN 

 Nguyên văn: 

云 

何念父母恩？哀哀父母，生我劬勞，十月三年，懷胎乳哺；推幹去溼

，咽苦吐甘，才得成人，指望紹繼門風，供承祭祀。今我等既已出家

，濫稱釋子，忝號沙門。甘 

旨不供，祭掃不給。生不能養其口體，死不能導其神靈。於世間則為

大損，於出世又無實益，兩途既失，重罪難逃。如是思惟，惟有百劫

千生，常行佛道，十方三 

世，普度眾生。則不惟一生父母，乃至生生父母，俱蒙拔濟。不惟一

人父母，乃至人人父母，盡可超升。是為發菩提心第二因緣也。 

Vân hà niệm phụ mẫu ân? Ai ai phụ mẫu, sanh ngã cù lao, thập nguyệt tam 

niên,  hoài  thai  nhũ  bộ;  thôi  can  khứ  thấp,  yến  khổ  thổ  cam,  tài  đắc  thành 

nhân,  chỉ  vọng  thiệu  kế  môn  phong,  cung  thừa  tế  tự.  Kim  ngã  đẳng  ký  dĩ 

xuất gia, lạm xưng Thích tử, thiểm hiệu Sa môn. Cam chỉ bất cung, tế tảo bất 

cấp, sanh bất  năng dưỡng kỳ khẩu  thể, tử  bất  năng đạo kỳ thần  linh.  Ư thế 

gian tắc vi đại tổn, ư xuất thế hựu vô thật ích, lưỡng đồ ký thất, trọng tội nan 

đào.  Như thị  tư duy,  duy  hữu  bách  kiếp  thiên  sanh,  thường  hành  Phật  đạo, 

thập  phương  tam  thế,  phổ  độ  chúng  sanh.  Tắc  bất  duy  nhất  sanh  phụ  mẫu, 

nãi chí sanh sanh phụ mẫu, câu mông bạt tế. Bất duy nhất nhân phụ mẫu, nãi 

chí  nhân  nhân  phụ  mẫu,  tận  khả  siêu  thăng.  Thị  vi  phát  Bồ  đề  tâm  đệ  nhị 

nhân duyên dã. 

Dịch: 

 Thế  nào  là  nhớ  ơn  cha  mẹ?  Thương  thay  cha  mẹ  sinh  ta  khó  nhọc,  mười 

 tháng mang thai ba năm bú mớm, nhường khô nằm ướt, nuốt đắng nhả ngọt, 

 mới được nên người. Mong ta tiếp  nối gia phong, lo phần  tế tự. Mà nay ta 

 đã  xuất  gia,  lạm  xưng  Thích  tử,  nhục  hiệu  Sa  môn,  đồ  ngon  vật  ngọt  đã 

 không phụng dưỡng, cúng tế chạp tảo càng không chu tất. Cha mẹ còn sống, 

 ta đã không thể nuôi dưỡng, khi cha mẹ qua đời, ta lại không thể hướng dẫn 

 thần thức. Ðối với phương diện thế gian là sự tổn lớn, đối với phương tiện 

 xuất thế lại không có ích chi. Hai đường đều tổn thất thì tội nặng khó thoát. 

 Suy nghĩ như thế, chỉ có có cách trong trăm đời ngàn kiếp thường hành Phật 

 đạo, mười phương ba đời khắp độ chúng sanh. Ðược như thế thì không phải 

 chỉ cha mẹ một đời, mà song thân nhiều đời nhiều kiếp đều được độ thoát; 

 không phải chỉ cha mẹ một người, mà song thân tất cả mọi người cùng được 

 siêu thăng. Ðó là nhân duyên thứ hai của sự phát Tâm Bồ đề.   

Giảng: 

Vân hà niệm phụ mẫu ân?  Ở trên đã nhắc qua về ân đức cha mẹ, nay ở đây 

giải thích. Ai ai phụ mẫu, sanh ngã cù lao : Ðây là nói chúng ta đối với cha 

mẹ  thường  có  lòng  thương  nhớ  ;  cha  mẹ  cũng  thương  nhớ  ta,  "sanh  ta  khó 

nhọc", đây là câu trong Thi kinh : "Ai ai phụ mẫu, sanh ngã cù lao…… dục 

báo chi đức, hạo thiên võng cực". Có nghĩa là "  Thương thay cha mẹ, sinh ta 

 khó nhọc, muốn báo ân đức của cha mẹ, nhưng ân đức của cha mẹ sâu nặng 

 như  trời  cao  bể  rộng  thật  khó  đáp  đền"  Thập  nguyệt  tam  niên,  hoài  thai 

nhũ bộ : Nếu nói mười tháng mang thai, ba năm bú mớm thì không hay, nên 

nói "mười tháng ba năm, mang thai bú mớm".   

Thôi  can  khứ  thấp :  Từ chỗ  ướt  đưa  đến  chỗ  khô,  chứ  không  phải  đẩy  ra 

khỏi  chỗ  khô.  Ðiều  này  rất  đơn  giản,  không  có  cách  giảng  đặc  biệt  nào, 

người mẹ nuôi đứa con thơ chính là nhường khô nằm ướt như thế. Yến khổ 

thổ cam, tài đắc thành nhân : Nuốt đắng, chính là có cái gì đắng cay, có gì 

khó khăn  mẹ đều nuốt  lấy, chịu  lấy. Nhả  ngọt, có gì  ngọt bùi cho con. Tận 

tâm kiệt lực bồi dưỡng nuôi nấng con thơ như thế, con thơ mới được lớn lên 

thành  người. Chỉ  vọng  thiệu  kế  môn  phong,  cung  thừa  tế  tự :  Sanh  con 

dưỡng  cái  chính  là  hy  vọng  cha  truyền  con  nối,  đời  nọ  nối  tiếp  đời  kia,  có 

người hương khói, nối dõi tông đường, sau này lo phần cúng tế tổ tiên. Chỉ 

vọng, là dùng tay chỉ đầu, dùng mắt nhìn. "Thiệu" cũng giống như thiệu long 

Phật chủng, tiếp nối một cách rạng rỡ dòng giống của Phật, "Thiệu" có nghĩa 

là  tiếp  tục  kế  tục.  Tục  là  làm  cho  nó  nối  tiếp  không  để  gián  đoạn.  Môn 

phong, là phong thái nề nếp gia đình. 

  

Kim ngã đẳng ký dĩ xuất gia, lạm xưng Thích tử : Nhưng nay chúng ta đã 

xuất gia, cũng không quản đến việc có đủ tư cách làm con Phật hay không, 

lạm  vu sung số (1), nói rằng  :  "A! chúng ta đã là đệ tử của Ðức Phật Thích 

Ca Mâu Ni". Thiểm hiệu Sa môn : Thiểm, là không biết tàm quý, không biết 

xấu  hổ. Nghĩa  là tôi không đủ tư cách, không đáng  làm  Sa  môn,  nhưng tôi 

cũng  mạo  sung,  lạm  vu  sung  số,  cũng  được  gọi  là  Sa  môn.  Sa  môn  là  Tỳ 

Khưu, dịch  là Cần  Tức, có  nghĩa  là cần tu giới định  huệ, tức diệt tham sân 

si.   

Cam  chỉ  bất  cung,  tế  tảo  bất  cấp :  Ðối  với  cha  mẹ,  chúng  ta  không  chút 

dưỡng nuôi, không có đem sức của ta để phụng dưỡng; đến khi cha mẹ qua 

đời,  cũng  không  tảo  mộ,  cũng  không  lo  phần  cúng  giỗ. Sanh  bất  năng 

dưỡng kỳ khẩu thể, tử bất năng đạo kỳ thần linh : Khi cha mẹ còn sống, 

ta  đã  không  thể  phụng  dưỡng.  Sau  khi  cha  mẹ  qua  đời,  ta  cũng  không  thể 

dẫn đạo tiếp dẫn thần thức của cha mẹ đến nơi an lạc.   

Ư  thế  gian  tắc  vi  đại  tổn,  ư  xuất  thế  hựu  vô  thật  ích :  Ðối  với  thế  gian 

pháp, tức là đối với một vài vấn đề xã hội mà nói, thì đây là một tổn thất lớn. 

Mà  chúng  ta  xuất  thế  cũng  tu  hành  không  thành  công,  nên  đối  với  cha  mẹ 

cũng  không  có  giúp  đỡ  gì. Lưỡng  đồ  ký  thất,  trọng  tội  nan  đào :  Lưỡng 

đồ, tức  là  hai đường sanh tử.  Khi cha  mẹ  còn sống ta không phụng dưỡng, 

khi chết rồi cũng không cúng tế ; sau khi xuất gia lại không quản đến cha mẹ 

ở  nhà,  hai  phương  diện  này  đều  tổn  thất  lớn.  Cho  nên  tội  này  rất  lớn,  thật 

khó tránh khỏi.   

Như  thị  tư  duy :  Suy  nghĩ  như thế,  chúng  ta  phải  nên  làm  sao  ? Duy  hữu 

bách kiếp thiên sanh, thường hành Phật đạo : Chỉ có cách trong trăm đời 

ngàn kiếp cần phải tu hành Phật đạo, thường y theo Phật pháp tu hành. Thập 

phương  tam thế, phổ  độ chúng sanh :  Không chỉ  mười phương  mà trong 

ba đời quá khứ, hiện tại, vị lai, đều phải độ khắp tất cả chúng sanh,  mới có 

thể báo đáp ân sâu của cha  mẹ. Như thế tắc bất duy nhất sanh phụ mẫu, 

nãi chí  sanh sanh  phụ  mẫu,  câu  mông  bạt  tế :  cha  mẹ  đời  đời  kiếp  kiếp 

đều được độ thoát. Bất duy nhất  nhân phụ mẫu,  nãi chí  nhân nhân  phụ 

mẫu,  tận  khả siêu  thăng :  Cho  đến  cha  mẹ  của  mỗi  người  đều  được  sanh 

thiên.  Chúng  ta  nếu  như  tu  hành  chân  chánh  "một  người  con  đắc  đạo,  cửu 

huyền thất tổ siêu thăng", cho nên chúng ta cần phải dụng công tu hành, thì 

không  những  cha  mẹ  đời  đời  kiếp  kiếp  trong  thời  quá  khứ,  cho  đến  song 

thân của mọi người, chúng ta cũng đều khiến cho họ được siêu thăng.   

Thị vi phát Bồ đề tâm đệ nhị nhân duyên dã : Ðây là nhân duyên thứ hai 

của sự phát tâm Bồ đề. 

---o0o--- 

 III. NIỆM SƯ TRƯỞNG ÂN 

Nguyên văn: 

云何念師長恩？父母雖能生育我身，若無世間師長，則不知禮義；若

無出世師長，則不解佛法。 

Âm Hán Việt: 

Vân hà niệm sư trưởng ân? Phụ mẫu tuy năng sanh dục ngã thân, nhược vô 

thế gian sư trưởng, tắc bất tri lễ nghĩa; nhược vô xuất thế sư trưởng, tắc bất 

giải Phật pháp. 

Dịch: 

 Thế  nào  là  nhớ  ơn  sư  trưởng?  Cha  mẹ  tuy  sinh  dưỡng  sắc  thân  ta,  nhưng 

 nếu không có sư trưởng thế gian thì không hiểu biết lễ  nghĩa; không có sư 

 trưởng xuất thế thì không hiểu Phật pháp.  

  

Giảng: 

Vân hà niệm sư trưởng ân?  Vân hà là như thế nào, như thế nào là báo ân 

Sư trưởng ? Ðoạn văn trên nói về báo ân cha mẹ, cha mẹ sanh ta, ta nên báo 

ân  ;  vậy  Sư trưởng  không  có  sanh  ta,  ta  phải  báo  ân  gì  ?  Cho  nên  nói  "thế 

nào  là báo ân Sư trưởng",  là từ để  hỏi, chính  là  hỏi  mọi  người  vấn đề  này. 

Chữ  "Sư"  chính  là  quy  tắc  theo  Thầy  học  pháp  độ,  quy  tắc  "Sư  phụ"  là 

trưởng  bối.  Trong  nhân  luân  Sư  là  trưởng  bối,  bạn  quy  y  Sư  phụ,  vậy  vô 

hình trung bạn chính là vãn bối. 

Cho nên tôi không dạy người quy y tôi, cũng chính vì điều đó ; nếu tôi dạy 

người quy y tôi, người ta sẽ hỏi : 

- Thầy  có  đủ  tư  cách  làm  Sư  phụ  không  ?  Có  phải  là  Thầy  muốn  kiếm  lợi 

chăng? muốn làm Sư phụ của tôi lớn để hơn tôi một vế à ? 

Vậy thì bạn  phải  trả  lời  như thế  nào  ? Cho  nên  từ trước đến  nay  tôi không 

dạy  một  người  nào  quy  y  tôi.  Tôi  cũng  rất  xấu  hổ  vì  tôi  cảm  thấy  nếu  thu 

nhận một đệ tử quy y mà không dùng chánh pháp để giáo hóa họ, không thể 

độ họ, thì sẽ có lỗi  với  họ. Vậy  nếu tôi dùng chánh pháp dạy  họ, nhưng  họ 

không có tâm chân thành, không nghe lời dạy của tôi, tôi phải làm sao đây ? 

Vì  thế  đây  cũng  là  một  trong  những  nguyên  nhân  mà  tôi  không  dạy  người 

quy y tôi. Quý vị nhìn thấy nay có rất nhiều người quy y tôi, mà quý vị nên 

tự  hỏi,  trong  quý  vị  ai  là  người  mà  tự  miệng  tôi  bảo  đến  quy  y  với  tôi  ? 

Thậm  chí  đối  với  những  người  quy  y  với  tôi,  tôi  đều  muốn  xem  xét,  thử 

thách. Vốn muốn từng người từng người khảo sát, nhưng có lúc người quy y 

quá đông tôi cũng không xem xét nổi, nên đành qua loa, nhắm lại một mắt : 

"Ðược rồi  ! đều  hứa khả" chính  là  như thế. Ở Mãn Châu,  Hương Cảng,  tôi 

nhận đệ tử quy y, trước cần phải nói chuyện với họ, hỏi họ tại sao muốn quy 

y với tôi. 

Không chỉ đối  với  người  như thế,  mà đối với quỷ cũng  như thế. Thật vậy  ! 

Tôi  ở  Hương  Cảng  có  nhận  quỷ  làm  đệ  tử  quy  y.  Quỷ  này,  nói  đến  thật  là 

việc  bất  khả  tư  nghì.  Có  người  bệnh,  người  nhà  đi  thỉnh  Thầy  tụng  kinh. 

Thỉnh bảy Thầy, bảy Thầy mặc áo tràng, đắp thượng y, đến nơi đó bày bàn, 

đọc kinh Kim Cang, Ðại Bi chú, rồi niệm : "Nam mô hắc ra đát na, đa ra dạ 

da.  Nam  mô  a  ri  da……",  một  ngày  cho  đến  tối  "Nam  mô,  Nam  mô,  Nam 

mô" không  ngừng. Tụng  Kim Cang cũng  vậy  : "Như thị  ngã  văn, nhứt thời 

Phật tại Xá Vệ quốc, Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc viên, dữ đại Tỷ kheo chúng thiên 

nhị  bách  ngũ  thập  nhơn  câu.  Nhĩ  thời,  Thế  Tôn  thực  thời,  trước  y  trì  bát, 

nhập XáVệ đại  thành khất thực. Ư kỳ thành trung, thứ đệ khất dĩ,  hoàn chí 

bổn  xứ.  Phạn  thực  ngật,  thâu  y  bát,  tẩy  túc  dĩ,  phu  tòa  nhi  tọa."  nhưng  mà 

quỷ không có chịu nghe cách này, Thầy trải tòa mà ngồi thì nó cũng trải tòa 

mà ngồi, làm cho bảy Thầy tụng bảy ngày kinh chú cũng không ra được khỏi 

nhà. 

Trong bảy Thầy này có người giới thiệu tôi, nói : "Ông muốn cho anh ta hết 

bệnh, thì phải đi thỉnh Hòa thượng đó". 

Người  này  cũng  tin  tưởng  lời  của  Thầy,  nên  đến  Quan  Âm  động  thỉnh  tôi. 

Lần thứ nhất thỉnh tôi, tôi không nhận lời ; lần thứ hai thỉnh tôi cũng không 

nhận  lời  ;  lần  thứ  ba  đến  trước  mặt  tôi  quỳ  không  đứng  lên,  thỉnh  cầu  tôi 

nhất định phải giúp đỡ, tôi bèn nói : 

- Ðược rồi ! Ông thành tâm như thế tôi sẽ đi. 

Ðến nơi, thấy bệnh nhân đang nằm trên giường cùng với các Thầy đấu pháp 

! Các Thầy tụng kinh ông ta cũng tụng kinh ; các Thầy niệm chú ông ta cũng 

niệm chú, lắc lắc lư lư, ra vẻ đắc ý kiêu ngạo! Tôi ngồi bên giường bệnh im 

lặng  khoảng  15  phút.  Chà  !  Lúc  đó  người  dẫn  quỷ,  quỷ  dắt  người  đến  quỳ 

trước  mặt  tôi.  Lúc  đó  tôi  có  xâu  chuỗi  niệm  Phật  bèn  choàng  vào  người 

bệnh; khi bị choàng vào xâu chuỗi của tôi, ông ta liền nói : 

- Ai da ! Pháp sư ! Thầy tha thứ cho con, con không dám nữa ! 

Tôi nói : 

- Ông tại sao thế ! 

- A ! con dường như sắp bị xâu chuỗi của Thầy thiêu cháy rồi. 

- Tôi mang tại sao không bị thiêu ? Ông mang vào tại sao bị thiêu. 

- Con thật chịu không nỗi nữa rồi ! 

- Vậy ông muốn gì đây ? 

- Con muốn quy y với Thầy 

- Ông muốn quy y tôi ? Bảy Thầy này vì ông tụng kinh bảy tám ngày, tại sao 

ông không quy y với các Thầy, mà ông quy y với tôi làm gì ? 

- Ô ! họ à ! họ quy y với con, con còn không thèm ! 

Nói như thế xong rồi lại nói ông ta quen biết một vị Pháp sư nào đó. Tôi nói 

: 

- Ông đã biết vị Thầy đó, thì ông có thể quy y với Thầy đó ! 

- Hừ ! Thầy đó à ! Thầy đó cũng không đủ tư cách làm Sư phụ của con ! 

- Vậy tôi làm sao đủ tư cách ? 

- A ! Con tìm bao nhiêu năm nay, chính là tìm Thầy đó. 

- Ông tìm tôi làm gì ? 

- Con muốn quy y với Thầy. 

- Quy y với tôi có ích lợi gì ? 

- Nguyện  lực của Thầy rất lớn, phàm  là đệ tử quy  y của Thầy đều sẽ thành 

Phật. Vì Thầy có nguyện lực như thế, nên nay con nhất định quy y với Thầy. 

Quý  vị  xem,  quỷ  này  chẳng  phải  là  không  hiểu  lục  tứ  (bốn  sáu),  nó  hiểu 

được lục tứ. Thế nào gọi là "lục tứ" ? Tứ chính là chữ phụ (phụ là phụ thân, 

là cha); lục chính là chữ mẫu (mẫu là mẫu thân, là mẹ) ; chữ phụ có bốn nét, 

chữ mẫu có sáu nét. Cho nên nói người mà không hiểu lục tứ, chính là ngay 

cả cha mẹ cũng không biết đến. Còn quỷ này thì hiểu lục tứ, nên muốn quy 

y. 

Hôm nay không phải tôi muốn đem cái hay của tôi nói cho quý vị nghe, mà 

là chỉ lấy sự thực để chứng minh. Khi quỷ quy y tôi rồi thì người bệnh cũng 

khỏe  liền.  Bệnh  lành  rồi  thì  sao  ?  Thì  người  ấy  cũng  quy  y,  thân  thích  của 

người ấy cũng đều quy y, vì thế quy y cả một loạt, mà đều là cả nhà quy y. 

Vì  thế quỷ cũng có thể  giới thiệu  người quy  y,  người  nhìn thấy quỷ  quy  y, 

thì mắt cũng đỏ lên nói : "Con cũng muốn quy y". 

Tại sao phải báo ân Sư trưởng ? Vì Phụ mẫu tuy năng sanh dục ngã thân : 

Cha  mẹ  tuy  sanh  dưỡng  sắc  thân  ta,  nhưngnhược  vô  thế  gian  sư  trưởng : 

nếu không có Sư trưởng thế gian giáo hóa ta, khiến ta có học vấn, có chút ít 

học thức, tắc bất tri lễ nghĩa : thì ta sẽ không biết "lễ". Lễ có nghĩa là lễ tiết, 

lễ  phép  lịch  sự ;  bạn  đối  với  người  không  khách  khí,  đó  chính  là  không  lễ 

phép lịch sự. Còn "nghĩa" là gì ? Nghĩa là nghĩa khí. Giống như Quan Công 

đại  nghĩa cao vót trời  xanh, bảo hộ hoàng  huynh  Lưu  Bị, ai  muốn  lợi dụng 

Quan Công cũng không được. Như Tào Tháo dùng các thứ thủ đoạn để mua 

chuộc  Quan  Công,  nhưng  Quan  Công  cũng  không  theo  Tào  Tháo,  cho  nên 

Quan  Công  chính  là  đại  nghĩa  tham  thiên  –  nghĩa  lớn  này  to  lớn  như  Trời 

vậy. 

Lễ  phép  lịch  sự,  như  chúng  ta  nhìn  thấy  người,  thì  cần  phải  cúi  đầu,  cung 

kính  nghiêng  mình,  khiến  cho  người  không  bao  giờ  trách  móc  được  mình, 

mắng mình. Tại sao người mắng ta ? Vì mình đối với người rất thô lỗ, không 

tốt, nên bị người mắng ; đây là đạo lý  mà chúng ta cần nên hiểu rõ sâu sắc. 

Bạn xem tôi là người xuất gia, cũng thường bị người mắng, vì cảm thấy tôi 

đối  với  người  không  tốt.  Việc  này  không  sao,  phàm  là  người  mắng  tôi,  tôi 

đều  phát  nguyện  sau  này  sẽ  độ  những  người  đó  thành  Phật.  Vì  thế  người 

mắng tôi thì được lợi nhất, sẽ không thiệt thòi. Tôi sẽ không nói : "A ! ông 

mắng tôi, tôi sẽ làm ông  đọa địa  ngục Vô  gián  !".  Tôi sẽ không có cái  tâm 

như thế. Bạn mắng tôi chăng ? sau nay tôi nhất định sẽ độ bạn thành Phật ; 

bạn  không  thành  Phật  tôi  cũng  không  thành  Phật.  Cho  nên  người  mắng  tôi 

cũng là thiện tri thức của tôi. Ðề Bà Ðạt Ða chính là người giúp đỡ Ðức Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  về  mặt  phản  diện.  Vậy  thì  người  mắng  tôi,  thậm  chí  là 

những người đối với tôi không khách khí, đó đều là thiện tri thức của tôi, tôi 

đều  phát  nguyện  tương  lai  sẽ  độ  họ.  Cho  nên  các  ông  nếu  ai  phản  đối  tôi, 

hoặc  là  chưởi  mắng  tôi,  đó  là  một  phương  pháp  hay,  là  cùng  tôi  kết  một 

pháp  duyên  rất  lớn.  Vì  thế,  các  ông  nếu  mong  muốn  cùng  tôi  kết  pháp 

duyên, thì trước mắng tôi ; tôi thì mở rộng cửa phương tiện không sợ người 

mắng,  cũng  không  sợ  người  đánh.  Nếu  các  ông  muốn  mắt  của  tôi,  tôi  bèn 

cho con mắt ; muốn lỗ tai của tôi, tôi bèn cho lỗ tai, muốn đầu của tôi thì tôi 

cho đầu. Thân tâm tánh mạng, đầu mắt não tủy đều bao gồm ở trong, chỉ cần 

các ông  muốn tôi đều bố thí cho. Ðây không phải  là  nói suông,  mà thật có 

thể làm được những điều này ! 

Tôi là một người ngu khờ nhất – tôi lại nói câu này rồi ! Tại sao vậy ? Việc 

mà  người ta không  muốn  làm, tôi đều có thể  làm.  Tôi  nói  với các ông  một 

việc, tôi ăn, món đồ ngon hay dở đều cảm thấy chỉ có một mùi vị. Ở Hương 

Cảng có người thỉnh cầu với tôi làm cho bà có được đứa cháu nội. Tôi nói : 

- Bà muốn có cháu nội ? Ðược rồi ! 

Tôi đang rửa chân, rửa xong bèn đưa nước ấy cho bà nói : 

- Bà uống nước này đi. 

- A ? 

Bà nhìn nước không dám uống. 

- Bà uống không được à ? Ðược ! để tôi ! 

Tôi cầm lấy nước rửa chân và uống luôn. 

- Ô ! 

Khắp thân bà đều toát mồ hôi nói : 

- Làm sao mà có thể được ? 

Tôi nói : 

- Làm sao mà không thể được ? 

Vì  thế  các  ông  không  nên  cho  rằng  tôi  và  các  ông  giống  nhau,  những  việc 

mà tôi làm được các ông không làm được đâu. 

Vì  thế  người  thế  gian  chúng  ta  phải  hiểu  biết  lễ,  chớ  nên  một  chút  lễ  cũng 

không  hiểu,  một  chút  nghĩa  cũng  không  biết.  Ðiều  gì  hợp  với  nghĩa  thì 

chúng  ta  làm  ;  việc  không  hợp  với  nghĩa  thì  không  làm.  "Nghĩa"  này  là 

nghĩa của bậc có tiết tháo cao thượng,  làm bất cứ  việc  gì thì cũng  làm  một 

cách chánh đáng đúng đắn, làm cho tốt đẹp, đó chính là nghĩa. Nói người đó 

có  nghĩa  khí,  như  hiệp  khách  xưa  kia  hành  hiệp  trượng  nghĩa,  đó  chính  là 

nghĩa  khí.  Mọi  người  kết  nghĩa  anh  em,  họa  phúc  cùng  hưởng  –  có  phúc 

cùng  hưởng,  có  nạn  cùng  chung  chịu,  vì  bạn  dù  hai  bên  sườn  có  cắm  đao 

cũng  không  sợ  đau,  đó  đều  là  nghĩa  khí.  Có  nghĩa  khí  thì  dù  có  thiệt  thòi, 

cũng muốn giúp người, làm lợi ích người khác. 

Thầy thế gian dạy chúng ta những lễ tiết, lễ phép lịch sự. Làm việc gì cũng 

cần  phải  lễ  mạo  lịch  sự,  không  nên  mắng  chửi  người,  không  nên  đối  xử 

không tốt với  người, cần phải có  lễ. Người  và cầm  thú khác  nhau, chính  là 

chỗ biết lễ ; nếu ngay cả lễ phép lịch sự mà cũng không có thì chẳng khác gì 

cầm thú. Cầm thú nếu gặp mặt lẫn nhau, đều có sự hảo cảm ! Cho nên chúng 

ta  là  người  làm  sao  có  thể  không  hiểu  biết  lễ  nghĩa  ?  Lễ  là  một  trong  tám 

đức: Hiếu, để, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ. Cho nên chúng ta cần phải hiểu 

lễ,  đối  với  người  phải  có  nghĩa  khí.  Nếu  không  có  Thầy  giáo  thế  gian  thì 

chúng ta sẽ không hiểu những đạo lý làm người này.   

Nhược vô  xuất thế sư trưởng : Nếu ông  muốn tu  hành, cần phải chọn  lựa 

một  vị thiện tri thức  mắt sáng. Thế nào  là  thiện  tri thức  mắt sáng ? Có bốn 

điều  kiện  khiến  cho  chúng  ta  quán  sát  có  phải  là  thiện  tri  thức  mắt  sáng 

không. Ðiều thứ nhất là không tham tài, điều thứ hai là không tham sắc, điều 

thứ ba là không tham danh, điều thứ tư là không ích kỷ. Vị thiện tri thức này 

có phải thường nói những điều bảo bạn làm lợi ích cho người đó không ? Có 

phải  người đó có  ý đồ  gì không,  làm bất cứ việc  gì đều  muốn cho danh dự 

địa vị của mình lớn cao ? Người nào không tham tài, không tham danh sắc, 

không ích kỷ, mới là thiện tri thức. 

Vị Pháp sư mà lần này từ Malaysia theo quý vị đến đây, tôi cảm thấy trong 

những  người  mà  tôi  nhìn  thấy – tôi  không nhìn  thấy thì không biết –  trong 

các Tỳ kheo Nam truyền (Theravada), là một người có tu hành nhất, cũng là 

một người có trí huệ nhất, có lễ nghĩa nhất. Cho nên những người quy y tôi 

sau khi trở về cần phải thân cận vị Pháp sư này. Vì tôi không ở đó, cho nên 

tôi thỉnh  Sư thay tôi dạy dỗ quý  vị. Quý  vị  nếu có sức thì cần  nên  hộ pháp 

cho Sư, quý vị hộ trì Sư cũng chính là hộ trì cho tôi. Hai chúng tôi không có 

sự phân biệt bỉ thử. Tôi cảm thấy Sư không có  lòng  ích kỷ, tôi tuy có  lòng 

ích kỷ, nhưng cũng không nhiều. Nói thực, bảo không nhiều lắm, hoặc là có 

chút ít như đầu sợi tóc, nhưng tôi cũng phải dứt bỏ nó. 

Tôi lại bảo với quý vị, thân cận thiện tri thức, không nên theo sát bên mình, 

từ  sáng  đến  tối  cứ  mãi  quấy  rầy  :  "Thân  cận  thì  không  thể  lìa  xa  tách  rời". 

Thân cận chính là phải nghe lời Sư, có gì không hiểu thì cầu khai thị. Không 

phải  từ  sáng  đến  tối  nhìn  thấy  tôi  ông  Sư  phụ  này.  Thấy,  tức  là  thân  cận 

chăng  ?  không  phải  vậy,  nếu  ông  muốn  cầu  pháp  thì  cần  phải  cung  kính, 

không phải  vừa  nói  vừa cười, có  vẻ không đứng đắn  nghiêm túc. Cần phải 

đứng đắn, nghiêm túc, trịnh trọng, đến nơi đó, không nên làm Sư thêm phiền 

phức, trước xem Sư có việc gì không, có rảnh không ? Nếu rảnh thì thưa hỏi 

; nếu bận thì  không thể  nói  rằng  :  "Việc của tôi  rất quan trọng, đến  nơi đó, 

bất  quản  Sư  bận  hay  không,  tôi  trước  phải  thưa  hỏi  các  vấn  đề  của  tôi". 

Không thể được như thế. 

Nếu bạn muốn xuất thế, không thể không có thiện tri thức mắt sáng. Một cử 

chỉ, một hành động của thiện tri thức mắt sáng, tuyệt đối sẽ không toan tính 

cho riêng mình, sẽ không nghĩ rằng : "Làm sao lợi ích cho tôi ? Xây cho tôi 

một  chùa  lớn  đi  !".  Có  người  nói  :  "Thầy  nay  đã  có  Vạn  Phật  Thành,  một 

ngôi chùa không nhỏ như thế mà còn muốn xây chùa nữa sao ?" Muốn chứ ! 

lòng tham của tôi thì không có  lúc  nào  ngừng  nghỉ. Nhưng tôi bảo  với các 

ông, lòng tham của tôi là phát nguyện làm một đạo trường Phật giáo cơ bản 

cho Phật giáo quốc tế, để hoằng dương chánh pháp. Cho nên hôm nay quý vị 

đến đây dù đối với chỗ này có cách nhìn như thế nào, đều là những người hộ 

trì Vạn Phật Thành. Dù cho mắng Vạn Phật Thành cũng là ủng hộ ; ông chửi 

cũng tốt, đối với Vạn Phật Thành đều có quang vinh rất lớn. Bạn nhìn thấy 

người nào nếu như phê bình tôi, thì thay mặt tôi tìm người đó, tôi muốn lạy 

người đó làm Thầy. Tôi không sợ người khác chửi, cũng không sợ bị người 

phỉ  báng  phê  bình,  cái  gì  cũng  không  sợ.  Nếu  tôi  sợ,  thì  đã  không  đến  đất 

Mỹ  hoằng  dương  Phật  pháp.  Tôi  đến  đất  Mỹ  hoằng  dương  Phật  pháp,  sớm 

đã  chuẩn  bị  tất  cả.  Người  càng  hủy  báng  tôi,  tôi  càng  cảm  thấy  rất  thú  vị, 

càng thú vị hơn tôi đùa giỡn nữa. Cho nên tôi thưa thật với quý vị, tư tưởng 

của tôi  và các ông  hoàn toàn  không  giống, tác phong  hành  vi của tôi, cùng 

với những gì mà quý vị biết cũng đều không giống. 

Nếu  không  có  vị  Sư  trưởng  xuất  thế, tắc  bất  giải  Phật  pháp :  nếu  không 

theo  một  vị thiện tri thức  xuất  thế, thì không  thể  hiểu rõ Phật pháp. Không 

hiểu  rõ  Phật  pháp  thì  làm  sao  có  thể  xuất  thế  được  ?  Tôi  bảo  với  các  ông, 

điều  quan  trọng  nhất  chính  là  phải  bỏ  đi  tri  kiến  thế  gian  ;  muốn  học  Phật 

pháp thì phải chịu nhiều thiệt thòi. Ðại sư Vĩnh Gia đã nói : "Quán ác ngôn, 

thị công  đức",  nghe  người  ta  hủy  báng,  hoặc  là  chửi  mình,  đó  đều  là  công 

đức, đó đều là giúp đỡ, đều là mong cho mình tốt đẹp ! người kia nếu không 

muốn  bạn  tốt,  sẽ  chẳng  nói  bạn  không  tốt  ;  người  kia  nói  bạn  không  tốt, 

chính là  muốn bạn càng gia sức nỗ lực, cây sào trăm thước thêm tiến bước. 

Bạn phải suy nghĩ như thế ! Cho nên "thuận nghịch giai tinh tấn, hủy dự bất 

động tâm", gặp thuận cảnh hay nghịch cảnh đều tinh tấn, nghe lời hủy báng 

hay khen ngợi đều không động tâm. Cần phải như thế  ! nhưng mà điều này 

cũng  không  dễ dàng. "Quán ác  ngôn, thị công đức, thử tức thành  ngã thiện 

tri thức", đó tức  là thành tựu thiện tri  thức của ta. "Bất  nhân sán báng khởi 

oán thân", không nên vì người cười chê hủy báng mà sanh tâm oán giận, cần 

phải  oán  thân  bình  đẳng,  không  có  lòng  sân  hận;  nếu  không  có  người  cười 

chê hủy báng "hà biểu vô sanh từ bi lực", thì làm sao có thể biểu thị ra sức 

"vô  sanh  pháp  nhẫn"  của  mình?  Cho  nên  các  vị  !  Tôi  đương  nhiên  cũng 

không có nhiều tật xấu, nhưng tôi hy vọng sửa đổi tất cả tật xấu của tôi, cùng 

với  quý  vị  đồng  chung  nghiên  cứu  Phật  pháp.  Vì  thế  muốn  xuất  thế,  nhất 

định phải tìm một vị thiện tri thức chân chánh.   

Nguyên văn: 

不知禮義，則同於異類；不解佛法，則何異俗人。今我等粗知禮義，

略解佛法，袈裟被體，戒品沾身，此之重恩，從師長得。若求小果，

僅能自利；今為大乘，普願利人。則世出世間二種師長，俱蒙利益。

是為發菩提心第三因緣也。 

Âm Hán Việt: 

Bất  tri  lễ  nghĩa,  tắc  đồng  ư  dị  loại.  Bất  giải  Phật  pháp,  tắc  hà  dị  tục  nhân. 

Kim  ngã  đẳng thô tri  lễ  nghĩa,  lược  giải  Phật pháp, ca sa bị  thể,  giới phẩm 

triêm  thân,  thử  chi  trọng  ân,  tùng  sư  trưởng  đắc.  Nhược  cầu  tiểu  quả,  cẩn 

năng tự lợi, kim vị đại thừa, phổ nguyện lợi nhân. Tắc thế, xuất thế gian nhị 

chủng  sư  trưởng,  câu  mông  lợi  ích.  Thị  vi  phát  Bồ  đề  tâm  đệ  tam  nhân 

duyên dã. 

Dịch: 

 Không hiểu biết  lễ nghĩa thì chẳng khác gì cầm thú,  Phật pháp không hiểu 

 thì cũng như người phàm tục. Nay ta được biết chút ít về lễ nghĩa, được hiểu 

 sơ lược về Phật pháp, ca sa trang nghiêm đắp thân, giới pháp nhuận thấm 

 thân mình, được như thế là nhờ ân đức sâu nặng của sư trưởng. Nếu chỉ cầu 

 quả nhỏ thì chỉ có lợi riêng cho bản thân mình mà thôi. Nay phải phát tâm 

 đại thừa, phổ nguyện lợi ích hết thảy chúng sanh. Như thế thì sư trưởng thế 

 gian và sư trưởng xuất thế đều được lợi ích. Ðó là nhân duyên thứ ba của sự 

 phát Tâm Bồ đề.   

Giảng: 

Bất tri lễ nghĩa, tắc đồng ư dị loại : Dị loại tức là cầm thú. Chúng ta xem 

các thứ cầm thú – chim bay thú chạy, đều không hiểu lễ nghĩa. Nhưng cũng 

có thứ hiểu biết, như quạ biết mớm  mồi lại cho  mẹ, báo đáp ân mẹ, dê con 

quỳ bú sữa mẹ, đó cũng là thứ cầm thú biết hiếu thuận, vì thiên tánh của nó 

thiện lương. Vậy không biết lễ tiết và nghĩa khí, thì giống như dị loại, không 

khác  gì  loài  súc  sanh  ;  nếu  mặt  người  dạ  thú,  cũng  tức  là  không  hiểu  lễ 

nghĩa, cho nên nói : "không hiểu lễ". 

  

Bất  giải  Phật  pháp,  tắc  hà  dị  tục  nhân ;  Nếu  người  tu  hành  học  đạo  mà 

không hiểu Phật pháp, thì cùng với người thế tục có khác gì chăng ? không 

có gì sai khác. 

Cho nên kim ngã đẳng thô tri lễ nghĩa, lược giải Phật pháp nay chúng ta, 

chính  là  Ðại  sư  Tỉnh  Am  nói  những  người  cùng  loại,  tức  là  những  người 

xuất gia, hoặc là những người tin theo Phật ; ngã đẳng tức là chúng ta. Thô 

tri, là biết một cách đại khái đơn giản. Chúng ta biết chút ít về lễ nghĩa, được 

hiểu sơ lược về Phật pháp.   

Ca sa bị thể : Ca sa là  y  phục của  người  xuất  gia. "Mạc đạo ca sa dung  dị 

đắc, giai nhân lũ thế chủng Bồ đề", có nghĩa là chớ bảo Cà sa dễ dàng được, 

đều do nhiều kiếp gieo trồng hạt giống Bồ đề. Xuất gia không phải là việc dễ 

dàng,  nếu  không  có  căn  lành  thì  không  thể  xuất  gia,  dù  có  xuất  gia  cũng 

không được lâu dài. Mà cần phải phát  nguyện đời đời  thế thế  đồng tử nhập 

đạo tu hành, phát tâm Bồ đề. Chưa lập gia đình nhập đạo tương đối tu hành, 

cũng dễ đắc được ngũ nhãn lục thông. Một khi không phải đồng tử thì không 

dễ tu hành ; đương nhiên cũng có thể tu hành nhưng không dễ dàng vậy.   

Giới phẩm triêm thân : Giới có ngũ giới, bát giới, Bồ tát 10 giới trọng 48 

giới khinh, Tỳ kheo 250 giới, Tỳ kheo ni 348 giới. Giới phẩm tức là thọ giới 

Tỳ kheo giới, Sa di giới, Bồ tát giới. Vậy thì "chúng sanh thọ Phật giới, tức 

nhập chư Phật vị" ( kinh Phạm Võng). Chúng sanh thọ giới của Phật thì vào 

địa  vị chư Phật, cho  nên  nói  giới phẩm  triêm thân tức  là  đắc được  giới thể 

của Kim Cang quang minh bảo giới. 

  

Thử chi trọng ân, tùng sư trưởng đắc : Cà sa trang nghiêm đắp thân, giới 

pháp nhuận thấm thân  mình, ân đức sâu nặng như thế là nhờ Sư trưởng mà 

được.   

Nhược cầu tiểu quả, cẩn năng tự lợi : Ðã được Cà sa đắp thân, giới pháp 

nhuận thấm thân mình, nếu không tu pháp Ðại thừa, chỉ tu đạo Tiểu thừa, chỉ 

cầu chứng quả A la hán, đó cũng tốt, nhưng đây chỉ là tự lợi mà không thể 

lợi tha, chỉ có thể tự giác mà không thể giác tha, chỉ có thể tự độ mà không 

thể độ tha.   

Kim  vị  đại  thừa,  phổ  nguyện  lợi  nhân :  Nay  vì  chủng  tử  Ðại  thừa,  phát 

tâm  Bồ  đề,  phổ  nguyện  lợi  ích  cho  tất  cả  chúng  sanh  mà  quên  đi  bản  thân 

mình.   

Tắc thế,  xuất thế gian  nhị chủng sư  trưởng, câu  mông lợi ích : Như thế 

Sư trưởng thế gian và Sư trưởng xuất thế, cả hai Sư trưởng đều được ích lợi. 

Ðó  là  báo  ân  Sư  trưởng,  vì  thầy  là  người  dạy  chúng  ta,  chúng  ta  tu  hành 

hành  đạo,  là  do  Thầy  giúp  cho  chúng  ta  thành  tựu.  Vậy  thì  Sư  trưởng  thế 

gian và Sư trưởng xuất thế gian cũng đều được lợi ích.   

Thị vi phát Bồ đề tâm đệ tam nhân duyên dã : Ðây là nhân duyên thứ ba 

của sự phát tâm Bồ đề. 

---o0o--- 

 IV. NIỆM THÍ CHỦ ÂN 

Nguyên văn: 

云 

何念施主恩？謂我等今者日用所資，並非己有。二時粥飯，四季衣裳

，疾病所需，身口所費，此皆出自他力，將為我用。彼則竭力躬耕，

尚難糊口；我則安坐受食， 

猶不稱心。彼則紡織不已，猶自艱難；我則安服有餘，寧知愛惜。彼

則蓽門蓬戶，擾攘終身；我則廣宇閑庭，優悠卒歲。以彼勞而供我逸

，於心安乎？將他利而潤己 

身，於理順乎？自非悲智雙運，福慧二嚴，檀信沾恩，眾生受賜，則

粒米寸絲，酬償有分，惡報難逃。是為發菩提心第四因緣也。 

Âm Hán Việt: 

Vân  hà  niệm thí chủ ân? Vị  ngã đẳng kim  giả  nhật dụng sở tư, tịnh phi kỷ 

hữu. Nhị thời chúc phạn, tứ quý y thường, tật bệnh sở nhu, thân khẩu sở phí, 

thử giai xuất tự tha lực, tương vi ngã dụng. Bỉ tắc kiệt lực cung canh, thượng 

nan hồ khẩu, ngã tắc an tọa thọ thực, do bất xứng tâm. Bỉ tắc phưởng chức 

bất dĩ, do tự gian nan, ngã ư an phục hữu dư, ninh tri ái tích. Bỉ tắc tất môn 

bồng hộ, nhiễu nhương chung thân, ngã tắc quảng vũ nhàn đình, ưu du tuất 

tuế.  Dĩ  bỉ  lao  nhi  cung  ngã  dật,  ư  tâm  an  hồ?  Tương  tha  lợi  nhi  nhuận  kỷ 

thân,  ư lý thuận  hồ?  Tự  phi bi trí song  vận, phước  huệ  nhị  nghiêm, đàn  tín 

triêm ân, chúng sanh thọ tứ, tắc lạp mễ thốn ti, thù thường hữu phận, ác báo 

nan đào. Thị vi phát Bồ đề tâm đệ tứ nhân duyên dã. 

Dịch: 

 Nhớ ơn thí chủ là thế nào? Chúng ta ngày nay, mọi thứ cần dùng hàng ngày 

 đâu  phải  của  mình.  Cơm  cháo  hai  buổi,  quần  áo  bốn  mùa,  tật  bịnh  cần 

 dùng, thân miệng tiêu xài, đều xuất từ sức lực của kẻ khác mà đem đến cho 

 ta sử dụng. Người nhọc sức cày cấy, còn khó nuôi miệng, ta ngồi không mà 

 ăn, vẫn chưa vừa ý. Kẻ dệt đan mãi hoài mà vẫn gian nan cực khổ, còn ta an 

 nhàn y phục thừa thãi, há không thương tiếc? Họ nhà tranh cửa lá, cực nhọc 

 suốt  đời,  còn  ta  phòng  lớn  sân  rộng,  thong  thả  cả  năm.  Ðem  cái  cực  nhọc 

 của họ cung phụng cái an nhàn cho ta, làm sao an lòng. Ðem cái lợi ích của 

 người  để  cung  cấp  sự  no  ấm  cho  thân  xác  mình,  có  hợp  lý  chăng?  Do  đó, 

 phải vận dụng cả hai thứ bi trí, trang nghiêm cả hai mặt phước huệ, để thí 

 chủ nhờ ơn, chúng sanh  được phước, nếu  không thì dù chỉ  là một hạt gạo, 

 một tấc vải, vẫn phải có phần trả nợ. Ðó là nhân duyên thứ tư của sự phát 

 Tâm Bồ đề.   

Giảng: 

Vân  hà  niệm thí chủ ân?  Niệm ở đây không phải  là báo đáp  mà  là không 

nên quên. Tâm niệm phải luôn nhớ ân thí chủ đối với chúng ta. Nói như thế 

nào đây ?   

Vị  ngã  đẳng  kim  giả :  Kim  giả,  là  hiện  nay,  tức  là  nói  chúng  ta  hiện 

nay, nhật dụng sở tư, tịnh  phi  kỷ hữu :  sở tư, là  những thứ vật phẩm cần 

dùng hằng ngày, không phải của mình, đều do người khác cúng dường. Nhị 

thời chúc phạn, tứ quý y thường, tật bệnh sở nhu : Sáng ăn cháo, trưa ăn 

cơm,  quần  áo  bốn  mùa,  cùng  với  những  thuốc  men  khi  bệnh  tật  cần 

dùng. Thân  khẩu  sở  phí,  thử  giai  xuất  tự  tha  lực,  tương  vi  ngã  dụng : 

những gì mà thân miệng chi dùng, thân phải mặc y phục, miệng cần ăn cơm, 

đều do người khác cúng dường để ta sử dụng tu hành học đạo.   

Bỉ  tắc  kiệt  lực  cung  canh,  thượng  nan  hồ  khẩu :  Người  nông  phu  suốt 

ngày đổ giọt mồ hôi vô cùng cực khổ, có lúc còn không đủ cơm ăn. Ngã tắc 

an tọa thọ thực, do bất xứng tâm : ta thì không làm gì hết, ngồi không thọ 

nhận  những  món  ẩm  thực,  cơm  canh  đã  được  dọn  sẵn,  còn  chọn  lựa  đồ  ăn 

thức uống, nói món này dở, món kia không ngon.   

Bỉ tắc phưởng chức bất dĩ, do tự gian nan : Vải mà ta  mặc, do người dệt 

vải suốt ngày đan dệt không thôi, công việc làm hoài không hết, họ thì gian 

nan cực khổ  mới dệt ra tấm  vải. Ngã ư an phục  hữu  dư,  ninh tri ái tích : 

còn ta ? thì an nhàn hưởng dụng, ăn mặc thừa thãi, lại không biết thương tiếc 

sự vất vả gian nan của vật chất. 

  

Bỉ tắc tất môn bồng hộ, nhiễu nhương chung thân : nhà cửa họ ở thì rách 

nát,  vườn cửa đều cũ  nát, trong  một đời của  họ cũng không được sự an  lạc 

gì. Ngã tắc quảng vũ nhàn đình, ưu du tuất tuế : còn chỗ ta ở thì rất rộng 

rãi, sân vườn cũng rất lớn, vườn hoa hồ nước, cái gì cũng chuẩn bị sẵn, cho 

nên rất thong thả tự tại, năm này qua năm khác, không cần phải cực khổ, lao 

nhọc.   

Dĩ  bỉ  lao  nhi  cung  ngã  dật,  ư  tâm  an  hồ? Lấy  sự  cực  khổ  của  người  để 

cung phụng sự an nhàn hưởng thọ cho ta, vì thế thử hỏi lại mình có được an 

lòng chăng ? Tương tha lợi nhi nhuận kỷ thân, ư lý thuận hồ?  Ðem sự lợi 

ích của người để làm no ấm thân ta, có hợp lý chăng ? Thì không hợp lý vậy 

!   

Tự phi bi trí song vận, phước huệ nhị nghiêm : Vậy thì phải làm như thế 

nào ? cần phải tu từ bi quán, tu trí huệ quán. Không những tu phước, mà còn 

cần phải tu huệ ; tu phước tu huệ trang nghiêm cả hai thứ, mới có thể trồng 

phước  cho  người  thế  gian. Ðàn  tín  triêm  ân,  chúng  sanh  thọ  tứ :  Trang 

nghiêm  tu  cả  hai  mặt  trí  huệ,  hồi  hướng  cho  thí  chủ  thì  thí  chủ  mới  có  thể 

nhờ được ân huệ, chúng sanh cũng nhận được phước của mình. Tắc lạp mễ 

thốn  ti,  thù  thường  hữu  phận,  ác  báo  nan  đào :  Nếu  không  thì  nhận  sự 

cúng dường  một hột gạo hoặc một tấc vải của người, sau này cũng phải trả 

nợ. Cho nên nói :   

 Thiện thí nhất lạp mễ, trọng như Tu Di sơn. 

 Ngật liễu bất tu đạo, phi mao đái giác hoàn.  

Dịch : 

   

 Thiện thí một hạt gạo, nặng như núi Tu Di 

 Ăn rồi không tu đạo, đội lông mang sừng trả.  

Người  xưa  nói  :  "Một  bữa  cháo  một  bữa  cơm,  thường  suy  nghĩ  chỗ  đến 

không  dễ  ;  nửa  sợi  tơ  sợi  chỉ,  thường  nhớ  công  người  làm  ra  vật  chất  khó 

khăn". Ðó là điều chúng ta cần phải biết, cho nên nếu quý vị không tu hành 

thì "tam tâm bất liễu thủy nan tiêu", dù uống một ngụm nước của người cúng 

dường thì sau này cũng hoàn trả, cho nên nói quả báo ác khó tránh.   

Thị  vi  phát  Bồ  đề  tâm  đệ  tứ  nhân  duyên  dã :  Ðây  là  nhân  duyên  thứ  tư 

của sự phát tâm Bồ đề. 

---o0o--- 

 V. NIỆM CHÚNG SINH ÂN 

Nguyên văn: 

云 

何念眾生恩？謂我與眾生，從曠劫來，世世生生，互為父母，彼此有

恩。今雖隔世昏迷，互不相識。以理推之，豈無報效。今之披毛戴角

，安知非昔為其子乎？今之 

蝡動蜎飛，安知不曾為我父乎？每見幼離父母，長而容貌都忘；何況

宿世親緣，今則張王難記。彼其號呼於地獄之下，宛轉於餓鬼之中，

苦痛誰知，饑虛安訴。我雖 

不見不聞，彼必求拯求濟。非經不能陳此事，非佛不能道此言。彼邪

見人，何足以知此。是故菩薩觀於螻蟻，皆是過去父母，未來諸佛。

常思利益，念報其恩。是為 發菩提心第五因緣也。 

Âm Hán Việt: 

Vân  hà  niệm  chúng  sanh  ân?  Vị  ngã  dữ chúng  sanh,  tùng  khoáng  kiếp  lai, 

thế thế sanh sanh, hỗ vi phụ  mẫu, bỉ thử hữu ân. Kim tuy cách thế hôn  mê, 

hỗ  bất  tương  thức.  Dĩ  lý  thôi  chi,  khởi  vô  báo  hiệu!  Kim  chi  phi  mao  đái 

giác, an tri phi tích vi kỳ tử hồ? Kim chi nhuyễn động quyên phi, an tri bất 

tằng vi ngã phụ hồ! Mỗi kiến ấu ly phụ mẫu, trưởng nhi dung mạo đô vong, 

hà huống túc thế thân duyên, kim tắc Trương Vương nan ký. Bỉ kỳ hào hô ư 

địa ngục chi hạ, uyển chuyển ư ngạ quỷ chi trung, khổ thống thùy tri, cơ hư 

an  tố.  Ngã  tuy  bất  kiến  bất  văn,  bỉ  tất  cầu  chửng  cầu  tế.  Phi  kinh  bất  năng 

trần thử sự, phi Phật bất năng đạo thử ngôn. Bỉ tà kiến nhân, hà túc dĩ tri thử. 

Thị  cố  Bồ  Tát  quán  ư  lâu  nghị,  giai  thị  quá  khứ  phụ  mẫu,  vị  lai  chư  Phật. 

Thường tư lợi ích, niệm báo kỳ ân. Thị vi phát Bồ đề tâm đệ ngũ nhân duyên 

dã. 

Dịch: 

 Thế  nào  là  nhớ  ơn  chúng  sanh?  Ta cùng  với  chúng  sanh,  từ  vô  lượng  kiếp 

 đến nay, đời đời kiếp kiếp thay đổi làm cha mẹ, kia đây đều có ơn với nhau. 

 Nay tuy cách đời hôn mê, không nhớ biết  nhau, nhưng lấy lý mà suy ra thì 

 làm sao không đem sức báo đáp! Ngày nay đội lông mang sừng, nhưng biết 

 đâu kiếp trước ta không phải là con cái của chúng. Hiện tại là các loài bò 

 bay máy chạy, nhưng biết đâu quá khứ chúng đã không phải là cha của ta. 

 Thường  thường  nhìn  thấy  thơ  ấu  mà  lìa  xa  cha  mẹ  thì lớn  lên  đã  quên  hết 

 hình dáng song thân, huống chi cha mẹ con cái đời trước, kiếp trước là họ 

 Trương  hay  là  họ  Vương,  ngày  nay  khó  mà  nhớ  rõ.  Họ  gào  thét  trong  địa 

 ngục,  ngất  ngư  trong  ngạ  quỉ,  thống  khổ  ai  biết,  đói  khát  kêu  ai.  Tuy  ta 

 không  thấy  không  nghe,  nhưng  họ  tất  cầu  cứu  độ.  Ngoài  Kinh  ra  nơi  đâu 

 bày  tỏ  được  việc  này,  không  Phật  chẳng  ai  chỉ  rõ  cảnh  ấy.  Còn  kẻ  tà  kiến 

 làm sao có đủ sức mà biết được. Cho nên Bồ tát quán sát sâu kiến thấy toàn 

 là cha mẹ quá khứ và chư Phật vị lai, thường nghĩ cách lợi ích cho chúng và 

 thường nhớ trả ơn cho chúng. Ðó là nhân duyên thứ năm của sự phát Tâm 

 Bồ đề.  

  

Giảng: 

Vân  hà  niệm  chúng  sanh  ân?  :  Sao  gọi  là  không  quên  ân  chúng  sanh  ? 

chúng sanh thì bao gồm 12 loại chúng sanh : bay, lặn, động, trực, thai, noãn, 

thấp,  hóa,  hữu  tưởng,  vô  tưởng,  hữu  sắc,  vô  sắc,  phi  hữu  tưởng,  phi  vô 

tưởng. Thậm chí ngay cả các loài muỗi mòng, sâu kiến cũng đều ở trong.   

Vị  ngã dữ chúng sanh, tùng khoáng  kiếp lai : Ta cùng  với 12  loại chúng 

sanh này, từ vô lượng kiếp cho đến nay, thế thế sanh sanh, hỗ vi phụ mẫu, 

bỉ thử hữu ân : vì đời đời kiếp kiếp luân hồi chìm nổi, cho nên thay đổi làm 

cha mẹ, thay đổi làm con cái, kia đây đều có ân với nhau.   

Kim  tuy cách thế  hôn mê,  hỗ bất tương thức : Nay tuy cách đời  hôn  mê 

mờ mịt, rất hồ đồ, nên không hiểu rõ, kia đây đều không nhớ biết nhau. Dĩ lý 

thôi  chi,  khởi  vô  báo  hiệu!  Nhưng  lấy  ý  nghĩa  này  để  suy  ra,  để  truy  cầu, 

thì kia đây nên ra sức đền đáp lẫn nhau. Báo là báo đáp, hiệu là hiệu lực.   

Kim  chi phi mao  đái  giác,  an  tri  phi tích  vi  kỳ  tử  hồ?  :  Nay  những  loài 

chúng sanh đội  lông  mang sừng,  nhưng  làm sao biết được ta không phải  là 

con cái kiếp trước của chúng.   

Kim  chi  nhuyễn  động  quyên  phi,  an  tri  bất  tằng  vi  ngã  phụ  hồ! :  Nay 

những loài hàm linh bò bay máy chạy, những loài động vật rất nhỏ bé, ví dụ 

muỗi mòng, ruồi, là những loài động vật rất nhỏ có thể bay, những sanh linh 

nhỏ bé như thế, làm sao biết được chúng nó đời quá khứ không phải là cha 

của ta ?   

Mỗi  kiến  ấu  ly  phụ  mẫu,  trưởng  nhi  dung  mạo  đô  vong :  thường  nhìn 

thấy những người tuổi còn thơ ấu mà lìa xa cha mẹ, thì lớn lên đã quên hết 

dung  mạo của song thân. Hà  huống túc  thế thân  duyên,  kim tắc Trương 

Vương  nan  ký :  huống  chi  là  cha  mẹ  con  cái  đời  trước  ?  đời  trước  là  họ 

Trương hay là họ Vương, ngay nay đã không còn nhớ rõ nữa.   

Bỉ  kỳ  hào  hô  ư  địa  ngục  chi  hạ,  uyển  chuyển  ư  ngạ  quỷ  chi  trung :  Họ 

gào  thét  ở  trong  địa  ngục,  xoay  vòng  trong  ngạ  quỷ,  không  thoát  ra 

được. Khổ thống thùy tri, cơ hư an tố : Sự thống khổ của họ ai biết ? Hoặc 

là được no lòng, hoặc là vẫn còn nơi đó đói khát tột cùng, thì bảo cho ai biết 

đây  ? Ngã  tuy  bất  kiến  bất  văn,  bỉ  tất  cầu  chửng  cầu  tế :  Tuy  ta  không 

thấy không nghe, nhưng họ đang ở đó nhất định đang tìm người cứu giúp tế 

độ. Phi kinh bất năng trần thử sự, phi Phật bất năng đạo thử ngôn : nếu 

không phải là kinh điển, thì không thể nói rõ những vấn đề này ; nếu không 

phải  Ðức  Phật  là  đấng  có  trí  huệ  sáng  suốt,  thì  cũng  không  thể  nói  ra  tiền 

nhân hậu quả, nói ra những ý nghĩa rõ ràng đó.   

Bỉ tà kiến nhân, hà túc dĩ tri thử : Những người tà tri tà kiến kia, không tin 

có  nhân  có  quả,  đương  nhiên  không  biết  được  điều  này  ! Thị  cố  Bồ  Tát 

quán ư lâu nghị, giai thị quá khứ phụ mẫu, vị lai chư Phật : Lâu nghị tức 

là  loài  sâu  kiến.  Cho  nên  Bồ  tát  ngay  cả  nhìn  sâu  kiến,  cũng  cho  chúng  là 

cha mẹ quá khứ của  mình, là chư Phật vị lai. Thường tư lợi ích, niệm báo 

kỳ  ân :  Thường  nghĩ  đến  những  việc  lợi  ích  cho  các  loài  sâu  kiến,  đó  là 

muốn báo ân cha mẹ báo ân chư Phật.   

Thị vi phát Bồ đề tâm đệ ngũ nhân duyên dã : Ðó là nhân duyên thứ năm 

của phát tâm Bồ đề. 

---o0o--- 

 VI. NIỆM SANH TỬ KHỔ 

 Nguyên văn: 

云 

何念生死苦？謂我與眾生，從曠劫來，常在生死，未得解脫。人間天

上，此界他方，出沒萬端，升沈片刻，俄焉而天，俄焉而人，俄焉而

地獄、畜生、餓鬼。黑門朝 

出而暮還，鐵窟暫離而又入。登刀山也，則舉體無完膚；攀劍樹也，

則方寸皆割裂。熱鐵不除饑，吞之則肝腸盡爛，烊銅難療渴，飲之則

骨肉都糜。利鋸解之，則斷 

而復續；巧風吹之，則死已還生；猛火城中，忍聽叫嗥之慘；煎熬盤

裏，但聞苦痛之聲；冰凍始凝，則狀似青蓮蕊結；血肉既裂，則身如

紅藕華開。一夜死生，地下 

每經萬遍；一朝苦痛，人間已過百年。頻煩獄卒疲勞，誰信閻翁教誡

！受時知苦，雖悔恨以何追；脫已還忘，其作業也如故。鞭驢出血，

誰知吾母之悲；牽豕就屠， 焉識乃翁之痛。 

Âm Hán Việt: 

Vân  hà  niệm  sanh  tử  khổ?  Vị  ngã  dữ  chúng  sanh,  tùng  khoáng  kiếp  lai, 

thường  tại  sanh  tử,  vị  đắc  giải  thoát.  Nhân  gian  thiên  thượng,  thử  giới  tha 

phương,  xuất  một  vạn  đoan,  thăng  trầm  phiến  khắc,  nga  yên  nhi  thiên,  nga 

yên  nhi  nhân,  nga  yên  nhi  địa  ngục, súc sanh,  ngạ quỷ;  hắc  môn triêu  xuất 

nhi mộ hoàn, thiết quật tạm ly nhi hựu nhập. Ðăng đao sơn dã, tắc cử thể vô 

hoàn phu. Phan kiếm thọ dã, tắc phương thốn giai cát liệt. Nhiệt thiết bất trừ 

cơ, thôn chi tắc can trường tận lạn, dương đồng nan liệu khát, ẩm chi tắc cốt 

nhục đô mi. Lợi cứ giải chi, tắc đoạn nhi phục tục; xảo phong xuy chi, tắc tử 

dĩ  hoàn  sanh;  mãnh  hỏa  thành  trung,  nhẫn  thính  khiếu  hào  chi  thảm;  tiên 

ngao bàn lý, đãn văn khổ thống chi thanh; băng đống thủy ngưng, tắc trạng 

tự thanh liên nhụy kết; huyết nhục ký liệt, tắc thân như hồng ngẫu hoa khai. 

Nhất dạ tử sanh, địa hạ mỗi kinh vạn biến; nhất triêu khổ thống, nhân gian dĩ 

quá bách niên. Tần phiền ngục tốt bì lao, thùy tín Diêm ông giáo giới! Thọ 

thời tri khổ, tuy hối hận dĩ hà truy; thoát dĩ hoàn vong, kỳ tác nghiệp dã như 

cố. Tiên lư xuất huyết, thùy tri ngô mẫu chi bi; khiên thỉ tựu đồ, yên thức nãi 

ông chi thống. 

Dịch: 

 Thế nào là nhớ khổ sinh tử? Ta cùng với chúng sanh, từ vô lượng kiếp đến 

 nay,  cứ  ở  mãi  trong  vòng  luân  hồi  sinh  tử,  chưa  được giải thoát.  Khi  sanh 

 trong  loài  người,  lúc  ở  trên  thiên  cảnh,  khi  ở  thế  giới  này,  lúc  ở  phương 

 khác,  ra  vào  đủ  cách,  lên  xuống  liền  liền.  Thoáng  chốc  làm  trời,  thoáng 

 chốc làm người, thoáng chốc sanh vào cõi địa ngục, ngạ quỉ, súc sanh. Cửa 

 đen sáng ra chiều về, hang sắt mới tạm lìa khỏi lại bước vào. Lên  núi đao 

 thì thân thể không còn mảnh da nguyên vẹn, vào rừng kiếm thì tim gan cũng 

 bị cắt xả. Sắt nóng không hết đói, mà nuốt vào thì ruột gan cháy nát, đồng 

 sôi đâu khỏi khát, mà uống vào thì xương tan thịt nát. Cưa bén cắt thân, cắt 

 đứt ra là liền lại, gió lạ thổi vào thì chết rồi lại sống ngay. Trong thành lửa 

 dữ chỉ nghe tiếng thét gào thảm thiết, trên bàn chưng nướng toàn nghe âm 

 thanh  đau  khổ  thống  thiết.  Băng  tuyết  đông  lại  thì  như  sen  xanh  kết  nhụy, 

 máu thịt rã ra thì như sen đỏ mới nở. Ở trong địa ngục, một đêm chết sống 

 thường đến cả vạn lần, một buổi thống khổ mà như trăm năm ở nhân gian. 

 Mãi hoài làm cho ngục tốt mệt nhọc, nhưng có ai chịu nghe lời Diêm vương 

 khuyên bảo. Khi thọ quả báo mới biết đau khổ, dẫu hối hận cũng đâu có kịp; 

 lúc  thoát  khỏi  cảnh  khổ  thì  lại  quên  ngay,  vẫn  tạo  nghiệp  y  như  cũ.  Ðánh 

 con lừa đến đổ máu, đâu biết đó là cái bi thảm của mẹ mình; lôi con heo đến 


 lò thịt, nào hay đích thị cái đau thương của cha ta.   

Giảng: 

Vân hà niệm sanh tử khổ?  Thế nào là không quên cái khổ sanh tử ? Sanh 

có  gì  thống  khổ  ?  Khi  chết  lại  có  chi  đau  khổ  ?  Chúng  ta  khi  sanh  ra,  đau 

khổ như bị ngọn núi ép lại. Khi chết tứ đại phân lìa, cũng không dễ dàng lìa 

bỏ cái túi da thúi, cho nên rất đau khổ. Có người nói sanh như rùa sống thoát 

xác, chết như lột da bò, rất là đáng sợ. 

  

Vị  ngã  dữ  chúng  sanh :  ta  và  chúng  sanh  đều  có  mối  quan  hệ  lẫn 

nhau. Tùng  khoáng  kiếp  lai,  thường  tại  sanh  tử, :  Khoáng  kiếp  tức  là 

trước  kia  rất  lâu  rất  lâu,  không  biết  bao  lâu,  chúng  ta  từ  vô  lượng  kiếp,  cứ 

sanh rồi  lại chết, chết  rồi  lại sanh  ; chết rồi  lại sanh, sanh  rồi  lại chết, sanh 

sanh tử, tử tử sanh, cứ mãi tuần hoàn không lúc nào thôi. Vị đắc giải thoát ; 

tuy  thường  muốn  giải  thoát,  nhưng  hôm  nay  muốn  tu  hành,  ngày  mai  lại 

muốn đi chơi, ngày mốt lại muốn ăn, ngày sau nữa chỉ muốn uống, làm mất 

đi chánh niệm, đều là tà niệm, không có niệm đạo tâm, cho nên không được 

giải thoát.   

Nhân gian thiên thượng : Có lúc đến nhân gian làm người, có lúc lại sanh 

lên trời. Làm công đức thiện thì được sanh lên thiên giới, tạo nghiệp tội thì 

đọa  địa  ngục.  Cho  nên  cứ  mãi  luân  chuyển  trong  lục  đạo  luân  hồi,  thường 

không  ra  khỏi. Thử  giới tha phương,  xuất một vạn  đoan :  Cứ  như thế,  từ 

thế giới này đến thế giới khác, thay đổi di dân. Vốn là người Trung Quốc lại 

muốn  nhập quốc tịch Mỹ, vốn  là  người Mỹ  lại  muốn  nhập quốc tịch Trung 

Quốc. Ðó gọi là ra vào đủ cách, lên xuống liền liền ; không có đầu, không có 

mối,  có  đủ  thứ  nhân  duyên. Thăng  trầm  phiến  khắc :  xoay  chuyển  trong 

vòng sanh tử, có lúc thì thăng lên như ngồi thang máy lên trời ; có lúc giáng 

xuống như ngồi thang máy xuống địa ngục, xuống nhà lao dưới đất, đây đều 

là  ví  dụ,  ý  nói  nhanh  như  thế  ! Nga  yên  nhi  thiên,  nga  yên  nhi  nhân ; 

Thoáng  chốc  sanh  lên  trời,  thoáng  chốc  lại  làm  người. Nga  yên  nhi  địa 

ngục, súc sanh, ngạ quỷ : Thoáng chốc lại đọa địa ngục làm súc sanh hoặc 

chuyển vào cõi ngạ quỷ.   

Hắc  môn  triêu  xuất  nhi  mộ  hoàn :  Ở  cửa  đen  này  –  tức  là  trong  cõi  địa 

ngục, sáng sớm mới bước ra, chiều tối lại trở về. Thiết quật tạm ly nhi hựu 

nhập : Thiết quật, là hang sắt, cũng là ví dụ cho địa ngục, giống như ở trong 

hang sắt, không có chỗ để đi. Tuy  tạm thời  lìa  khỏi,  nhưng trong  nháy  mắt 

lại  bước  vào  ;  đó  là  vì  vẫn  tạo  nghiệp  như  cũ  cho  nên  lại  bước  vào. Ðăng 

đao sơn dã, tắc cử thể vô hoàn phu : Lên núi đao thì toàn thân thịt nát máu 

chảy,  thân  thể  không  còn  mảnh  da  nguyên  vẹn. Phan  kiếm  thọ  dã,  tắc 

phương thốn giai cát liệt : Phương thốn, tức là tâm. Vào rừng kiếm thì tâm 

bị cắt đứt. Ví dụ bệnh tim, thì cũng giống như đi đến núi đao vậy, thoát chốc 

cắt nát con tim.   

Nhiệt thiết bất trừ cơ, thôn chi tắc can trường tận lạn : Ăn sắt nóng cũng 

không thể no, vì nó là sắt đốt nóng lên, khi đói bụng ăn nó, tuy ăn nhưng mà 

gan và ruột đều bị nó đốt cháy nát. Dương đồng nan liệu khát, ẩm chi tắc 

cốt nhục đô mi : Dương đồng, tức là đồng nung biến thành nước đồng. Nhìn 

thấy chỗ đó có nước thì muốn uống, nhưng uống vào thì không thể đỡ khát, 

uống vào thì xương tan thịt nát.   

Lợi cứ giải chi, tắc đoạn nhi phục tục : Dùng cưa bén cắt thân, vốn cắt đứt 

rồi, nhưng vì nghiệp báo, cắt đứt ra là liền lại. Ðó là nói chúng ta tạo nghiệp, 

vốn  không  muốn  làm  nữa,  nhưng  lại  làm  tiếp  như cũ,  vì  thế  lại  bị  quả  báo 

cưa xẻ. Xảo phong xuy chi, tắc tử dĩ hoàn sanh : Ðịa ngục có một loại gió 

lạ đó là gió nghiệp của chúng ta, gió lạ này vừa thổi thì sau khi chết lại sống 

lại. Sống lại làm gì ? không phải nói mua một chiếc xe hơi, ở trong một tòa 

nhà  đẹp  đẽ,  ở  nơi  đó  hưởng  thụ  ;  mà  sống  lại  để  chịu  khổ,  phải  nhận  quả 

báo,  nhận  tội.  Cho  nên  nói  chết  cũng  không  thể  chết,  sống  cũng  không  thể 

sống.   

Mãnh hỏa thành trung, nhẫn thính khiếu hào chi thảm : Trong thành lửa 

dữ thiêu, tội nhân bị thiêu đốt kêu gào thảm thiết, kêu trời kêu đất, kêu cha 

kêu  mẹ,  rất  là  tàn  nhẫn,  rất  là  thê  thảm. Tiên  ngao  bàn  lý,  đãn  văn  khổ 

thống chi thanh: Ðịa  ngục có  một loại bàn chưng  nấu, để tội nhân ở trong 

bàn này, ở dưới để lửa thiêu đốt. Ở trong bàn chưng thiêu đốt này cũng tức 

là ở trong nồi, chỉ nghe tiếng người ở trong đó nói : "Ðau quá ! khổ quá !" 

  

Băng  đống  thủy  ngưng,  tắc  trạng  tự  thanh  liên  nhụy  kết :  Thanh  liên 

nhụy kết, tức là nụ hoa sen xanh vừa mới nở. Ðây là nói trong địa ngục băng 

lạnh,  băng  vừa  đông  lại,  máu  thịt  của  tội  nhân  giống  như  sen  xanh  kết 

nhụy. Huyết  nhục  ký  liệt,  tắc  thân  như  hồng  ngẫu  hoa  khai :  Ðến  khi 

máu  thịt  rã  ra  thì  giống  như  hoa  sen  đỏ  mới  nở.  Ðây  là  hình  dung,  dường 

như rất đẹp mắt vậy, nhưng thật ra rất đau khổ.   

Nhất dạ tử sanh, địa hạ mỗi kinh vạn biến : Trong địa ngục một đêm sống 

rồi lại chết, chết rồi lại sống cả vạn lần. Nhất triêu khổ thống, nhân gian dĩ 

quá  bách  niên :  Vì  khi  đau  khổ  cảm  thấy  thời  gian  rất  dài.  Một  ngày  đêm 

trên  cõi  Tứ thiên  vương  là  năm  trăm  năm  ở  cõi  người  chúng  ta  ;  một  trăm 

năm ở cõi  người chúng ta  là  một  ngày  đêm ở địa  ngục. Cho  nên  những tội 

nhân ở trong  địa  ngục  một  ngày đêm thì  nhân  gian chúng ta đã rất dài  lâu, 

cho nên nói chết sống thường đến vạn lần.   

Tần phiền ngục tốt bì lao : Khiến cho quỷ tốt trong địa ngục vô cùng mệt 

nhọc, nói : "Ôi ! Thật là mệt nhọc, hôm nay công việc quá nhiều, mệt quá !" 

Ngay  cả  họ  cũng  than  phiền  mệt  nhọc. Thùy  tín  Diêm  ông  giáo 

giới!  Nhưng  lại  có  ai  nghe  lời  khuyên  bảo  của  Diêm  vương  ? Thọ  thời  tri 

khổ,  tuy  hối  hận  dĩ  hà  truy :  Ðến  khi  thọ  quả  báo  mới  biết  đau  khổ,  biết 

hối hận, nhưng đã muộn màng. Thoát dĩ hoàn vong, kỳ tác nghiệp dã như 

cố :  mà  đến  khi  thoát  khỏi  cảnh  khổ  thì  quên  ngay  cảnh  khổ,  vì  thế  cứ tạo 

nghiệp như cũ. Chúng ta là điên đảo như thế, vết thương lành rồi thì quên đi 

sự đau nhức. Khi chịu khổ đau thì nói : "Ta cần phải không làm các việc ác, 

phải làm các việc lành". Nhưng đến khi thoát khỏi cảnh khổ đau, lại khởi lên 

các  vọng  tưởng  không  chánh  đáng,  cứ  mãi  đi  làm  các  việc  sát  sanh,  trộm 

cắp, tà dâm. Con người là động vật không có tông chỉ, không có trí huệ. 

  

Tiên lư xuất huyết, thùy tri ngô mẫu chi bi : Người a ! mắt thịt phàm phu, 

không biết tiền nhân hậu quả, cho nên "ai thuận theo ý ta thì sống, nghịch ta 

thì chết". 

Không  cần  nói  lừa,  mà  là  muỗi  mòng,  ruồi  kiến,  phàm  là  những  loài  động 

vật có máu huyết, đều có mối quan hệ quyến thuộc với ta, có mối nhân quả 

không  thanh  tịnh  ở  bên  trong,  chúng  ta  không  biết,  cứ  đánh  bậy  chưởi  bạ, 

chưởi cái này, mắng cái kia, đánh cái này, đập cái kia. Kỳ thực đều là tương 

tàn cốt  nhục,  mình  như kẻ  mù  nói bừa làm bậy. Cho  nên Phật  nói  :  "Người 

 nam đều là cha của ta, người nữ đều là mẹ của ta" . Ðây  là  nói  người,  vậy 

muốn nói rộng ra, thì nam tử hoặc cũng là mẹ của ta, hoặc là nữ nhân cũng 

có thể là cha của ta. Tại sao lại nói như thế ? Vì cha kiếp trước của ta, không 

nhất  định  thường  thường  là  người  nam,  mẹ  kiếp  trước  của  ta  cũng  không 

nhất định làm người nữ. Ðức Phật chỉ nói một cách tổng quát, chúng ta nếu 

muốn làm một bài văn chi tiết thì cần phải suy rộng ra, bổ sung cho đầy đủ. 

Không những người là cha mẹ của ta, mà ngay cả tất cả các loài bò bay máy 

chạy,  trâu  ngựa  dê  gà  heo  chó,  12  loại  chúng  sanh,  đều  có  mối  quan  hệ 

quyến thuộc cốt  nhục  với  ta. Nhưng  vì chúng ta  ngược  giác  hợp trần,  nhận 

không rõ mối quan hệ này, cho nên rõ ràng là cha của ta mà ta xem như kẻ 

thù,  rành  rành  là  mẹ  của  ta,  mà  ta  xem  như  oan  gia.  Cho  nên  tuy  là  lừa, 

nhưng  ở  kiếp  trước  là  mẹ  của  ta.  Chỉ  vì  bà  tạo  nghiệp  quá  nặng,  thác  sanh 

làm con lừa, vì mình là kẻ phàm phu không biết, nên lấy roi, lấy gậy đánh, 

cho rằng nó làm việc không siêng năng thì cần phải đánh. Nhưng mỗi khi roi 

đánh vào thân lừa, thì người mẹ kiếp trước đau lòng khôn xiết, bật lên tiếng 

khóc nức nở. 

Vừa rồi Dương mỗ nói về công án cho các ông nghe, các ông không nên cho 

rằng là lời nói vô căn cứ, đây là điều có thể xảy ra ! Heo chó cũng thay nhau 

làm cha mẹ con cái. Phàm là chúng sanh đều thay đổi di dân, cùng nhau giao 

lưu, linh tánh cùng nhau thay đổi, thường muốn tìm cho mình một ngôi nhà 

mới để ở. Vì thế :   

 Xuất mã phúc, nhập lư thai, 

 Diêm vương điện tiền kỷ độ hồi. 

 Thủy tùng Ðế thích điện tiền quá, 

 Hựu đáo Diêm quân oa lý lai.  

Dịch:   

 Ra khỏi bụng ngựa, lại làm thân lừa, 

 Cung điện Diêm vương nhiều lần đến, 

 Mới từ điện Ngọc đế qua, 

 Lại vào trong chảo dầu của Diêm vương.  

Vừa mới từ cõi Trời Ðế thích đi qua lại vào trong chảo dầu của Diêm vương. 

Cho  nên  không  chỉ  chúng  ta  thích  du  lịch,  mà  linh  hồn  cũng  thích  du  lịch, 

cho rằng đây là trò chơi, rất thú vị, có lúc thì đi đến chỗ bình an, như ở trong 

khách sạn, có rất nhiều thứ để hưởng thụ, có nhà vệ sinh, phòng tắm, giường 

niệm lò xo, ngủ ở trên : "A ! còn sướng hơn nhà mình nữa". Vì ham hưởng 

thụ, ăn cũng  muốn ăn cho ngon, mùi vị thơm tho, ở cũng muốn ở chỗ sang 

trọng danh tiếng ; như thế tham hưởng thụ thì đi sai đường, ham ăn thức ăn 

ngon, thì ăn gà vịt cá thịt, thay đổi cách nấu để ăn cho sướng  miệng, ăn rồi 

thì phải lo trả nợ. Thiếu tiền của người thì phải trả lại tiền cho người, nợ thịt 

của người thì làm sao mà không trả thịt lại ? Cho nên chúng ta ăn nhiều như 

thế muốn không trả nợ thì cũng không được. Vì thế nên đi làm quyến thuộc 

của heo bò dê để trả nợ. 

Trước  kia  nước  Mỹ  có  một  người  được  gọi  là  đại  vương  thịt  gà,  là  người 

chuyên bán gà rô ti  (chính là người chế biến ra món Kentucky Fries Chicken 

 và là chủ nhân sáng lập những nhà hàng fast food KFC), bạn nghiên cứu kỹ 

dáng của người ấy thì giống như một con gà trống già vậy. Một ngày ông ta 

giết hàng vạn con gà, nhiềâu vô lượng vô số, tại sao vậy ? Vì không chỉ ông 

ta ở kiếp quá khứ bị người ta ăn thịt, mà quyến thuộc của ông cũng bị ăn thịt 

rất nhiều, cho nên kiếp này ông làm người ; thì những người ăn thịt gà, nay 

lại sanh làm gà bị ông giết ăn thịt. Ðó là cùng nhau bón phân, nó bón phân 

cho ông, để ông đi làm gà ; ông bón phân cho nó, cũng khiến cho nó sau này 

làm gà, đó là thay nhau trồng cái nhân lai sanh, trồng cái quả báo kiếp sau. 

Cho nên bạn nhìn thấy người bán thịt dê, dáng của ông ta giống như dê vậy, 

vì  kiếp  trước  bị  người  ta  ăn  thịt  quá  đau  khổ,  kiếp  này  muốn  báo  thù  hận 

máu, cho nên ông ta làm người, thì những người ăn thịt dê, lại đi làm dê để 

trả nợ. Bạn nhìn thấy cặp mắt của người bán dê rất giống con dê, không chút 

gì  sai  khác  !  Người  bán  thịt  dê  nhất  định  giống  dê  ;  người  bán  thịt  gà  thì 

giống gà ; người bán gà tây thì giống như gà tây. Ông đi khắp nơi xem xem, 

người  bán  cá  thì  giống  cá.  Tôi  tuy  không  ăn  những  thứ  đó,  nhưng  tôi  vừa 

nhìn thì biết ngay ; thì ra bán thứ gì, chính là thứ đó chuyển thế báo thù. Cho 

nên thế giới này chính là như thế, lưới nghiệp đan dệt, luân hồi không thôi. 

Hôm nay đoạn văn này nói rất rõ ràng. Vậy tôi cũng mượn đoạn văn này vì 

các ông nói rõ mối quan hệ nhân duyên quả báo. 

Người và súc sanh hoặc là cũng cùng nhau xen kẽ, lưới nghiệp đan dệt, luân 

hồi không thôi.  Hoặc  là có  người thương  chó. Chó  lại thác sanh  làm chàng 

trai anh tuấn, đi tìm người đời trước ăn thịt mình làm vợ. 

Ở huyện Lạp Lâm Ðông Bắc của tôi có một người kết nghĩa anh em với tôi ; 

bạn xem, anh em kết nghĩa với tôi, người nào cũng đều có. Kiếp trước anh ta 

là đào kéo đóng tuồng, làm nghề minh tinh điện ảnh. Anh ta đóng tuồng, thì 

hát những loại tuồng có tính cách văn nhân nho nhã, lúc nào cũng đóng vai 

tiểu sinh ; vì thế kiếp này sanh ra rất nho nhã lịch sự. Nhưng vợ của anh thì 

mập thù lù, thì ra cô ta chính là con chó cái nhỏ ở kiếp quá khứ thường theo 

anh ta khi anh ta đóng tuồng. Vì anh  ta rất thương chó, cho  nên khi anh  ta 

thác sanh lại làm người, con chó này bèn đi theo làm vợ của anh. Nhưng bạn 

đoán như thế nào ? Một ngày từ sáng đến tối ầm ầm đùng đùng, giống như 

con chó con cắn anh ta  vậy, suốt  ngày cãi lộn  với anh, cãi  lộn đến  nỗi anh 

muốn tìm cách thoát mà thoát không được : "Làm sao đây ? làm sao đây ?". 

Suốt ngày cứ nhăn mặt khổ não. Cho nên người diễn tuồng thương con chó, 

kiếp  sau  bèn  làm  vợ  chồng.  Nếu  là  người  nữ thì  sao  ?  Hoặc  cũng  là  người 

thương chó, nó bèn làm chồng của cô ta, cũng suốt ngày đánh nhau cãi lộn, 

hoặc  là  người  chồng  kia  –  là  con  chó  đực  thích  tìm  một  con  chó  cái  khác, 

cho nên đến khi làm người, cũng vẫn muốn đi tìm người nữ khác, đó là tranh 

đoạt tình cảm, ghen tương đố kỵ, làm cho gia đình náo loạn, không được an 

ổn. Bạn xem có đáng thương không ? Tôi chỉ nói đại khái như thế. Hôm nay 

ông La nhắc đến việc đoạn trừ ái dục, thật đoạn trừ ái dục? Nên tôi hỏi ông 

ta : "Thật vậy chăng ?". Ông không dám thừa nhận, ấp a ấp úng nói lảng qua 

chuyện  khác,  trả  lời  qua  loa  lấy  hệ.  Ðây  chính  là  người  đang  đóng  tuồng 

trong lục đạo luân hồi, ôi, một khi sanh được làm người, thì cảm thấy không 

có gì đáng lo nữa, ở đó điên điên đảo đảo, giong ruổi khắp nơi. 

Ðánh con lừa ra máu, "thùy tri ngô mẫu chi bi", "thùy" là người nào. Người 

đánh  con  lừa  ra  máu,  lừa  đau  thương  khôn  xiết,  khóc  la  thảm  thiết,  nhưng 

mà ai biết được, lừa này vốn là mẹ kiếp trước của người ? Khiên thỉ tựu đồ, 

yên thức nãi ông chi thống : Lấy dây trói con heo, lôi đến lò thịt, khi heo bị 

giết vô cùng đau khổ. Nhưng con heo này chính là cha của người kiếp trước, 

nhưng người vẫn không biết, vẫn kéo đi giết : "Mầy ăn mập như thế, giết đi 

rồi nói chuyện sau !". Cho nên cha của người kia đau khổ khôn cùng.   

Nguyên văn: 

食 

其子而不知，文王尚爾；啖其親而未識，凡類皆然。當年恩愛，今作

冤家；昔日寇仇，今成骨肉。昔為母而今為婦；舊是翁而新作夫。宿

命知之，則可羞可恥。天眼 

視之，則可笑可憐。糞穢叢中，十月包藏難過；膿血道裏，一時倒下

可憐。少也何知，東西莫辨；長而有識，貪欲便生。須臾而老病相尋

，迅速而無常又至。風火交 

煎，神識於中潰亂；精血既竭，皮肉自外乾枯。無一毛而不被前鍼鑽

，有一竅而皆從刀割。龜之將烹，其脫殼也猶易；神之欲謝，其去體

也倍難。 

Âm Hán Việt: 

Thực  kỳ  tử  nhi  bất  tri,  Văn  Vương  thượng  nhĩ;  đạm  kỳ  thân  nhi  vị  thức, 

phàm loại giai nhiên. Ðương niên ân ái, kim tác oán gia; tích nhật khấu cừu, 

kim thành cốt nhục. Tích vi mẫu nhi kim vi phụ, cựu thị ông nhi tân tác phu. 

Túc mạng tri chi, tắc khả tu khả sỉ. Thiên nhãn thị chi, tắc khả tiếu khả lân. 

Phẩn  uế tùng trung,  thập  nguyệt bao tàng  nan quá;  nùng  huyết đạo  lý,  nhất 

thời đảo hạ khả lân. Thiếu dã hà tri, đông tây mạc biện, trưởng nhi hữu thức, 

tham dục tiện sanh. Tu du nhi lão bệnh tương tầm, tấn tốc nhi vô thường hựu 

chí.  Phong  hỏa  giao  tiên,  thần  thức  ư trung  hội  loạn;  tinh  huyết  ký  kiệt,  bì 

nhục  tự  ngoại  can  khô.  Vô  nhất  mao  nhi  bất  bị  châm  toản,  hựu  nhất  khiếu 

nhi  giai tùng đao cát. Quy chi tương  phanh, kỳ thoát  xác dã do dị, thần chi 

dục tạ, kỳ khứ thể dã bộ nan. 

Dịch: 

 Ăn thịt  con  mà  không  biết,  Văn  vương  mà  còn  như  thế;  ăn  thịt cha  mẹ  mà 

 không  hay,  phàm  phu  đều  như  vậy.  Kiếp  trước  thương  yêu  mà  đời  nay  trở 

 thành oan gia, ngày xưa là giặc là thù mà ngày nay trở thành ruột thịt. Quá 

 khứ là mẹ mà hiện tại là vợ, túc thế là cha mà hiện tiền là chồng. Nếu có cái 

 trí túc mạng biết được nhân quả  đời trước thì thật đáng  hổ đáng thẹn, nếu 

 dùng con mắt thiên nhãn để nhìn thì quả đáng cười đáng thương. 

 Bị bao bọc trong rừng dơ bẩn mười tháng thì thật khó chịu, ở chỗ máu mủ 

 mà khi bị dốc xuống thì thật là đáng thương. Khi nhỏ thì biết chi, đông tây 

 trước sau cũng chẳng phân biệt rõ, lớn lên hiểu biết, tham lam dục vọng bèn 

 tăng  trưởng.  Nhưng  khoảnh  khắc  là  già  bịnh  truy  tầm,  chốc  lát  mà  vô 

 thường lại đến. Bấy giờ, gió với lửa giao tranh, tâm thức bấn loạn trong đó, 

 tinh huyết đã kiệt lực, da thịt teo khô từ ngoài, không một sợi lông nào mà 

 không  như  bị  chích  đốt,  không  một  kẽ  huyệt  nào  mà  không  như  bị  cắt  xả. 

 Con rùa đem nấu, sự thoát vỏ của nó còn dễ; thần thức lúc tàn, sự thoát xác 

 của nó thật là quá khó.   

Giảng: 

Thực  kỳ  tử  nhi  bất  tri :  Có  người  nói  Văn  Vương  biết  trước  sự  việc,  cho 

nên khi  Văn Vương bị  nhốt  vào  trong  ngục, Vua  Trụ có  ý thử ông ta,  xem 

ông ta có tài tiên đoán không ? Cho nên cho ông ta ăn thịt con của ông; Văn 

Vương  nhìn  thấy  thịt  bèn  ăn  như thường.  Văn  Vương  ăn  thịt  vì  không  biết 

đó là thịt của con  mình ; nếu biết là thịt của con  mình thì sẽ không ăn đâu. 

Có  người  nói  ông  ta  biết,  nhưng  cố  ý  ăn  để  tỏ  ta  rằng  mình  không  biết. 

Không phải vậy ! Nếu ông biết thì làm sao có thể ăn được. Cho nên đó cũng 

là định nghiệp ! 

Vậy chính vì người không hiểu biết nên làm sai nhiều việc. Chúng ta không 

biết, gái thì theo đuổi bạn trai, không ngờ đến bạn trai đó kiếp trước chính là 

ông của mình, hoặc là ông cố nội, tằng tổ phụ, thậm chí là cha của mình, đó 

đều  không  nhất  định.  Nhưng  cô  ta  nhìn  thấy  chàng  trai  trẻ  thanh  niên  anh 

tuấn,  vội  vàng theo đuổi, theo  đuổi  được  rồi,  kết quả  là điên đảo ; cho  nên 

đều  là  làm  bừa  làm  bậy. Văn  Vương  thượng  nhĩ :  Văn  Vương  là  người 

thông minh trí huệ, là người có thánh đức mà còn không biết. Ðạm kỳ thân 

nhi vị thức, phàm loại giai nhiên : Vậy thì chúng ta là người phàm phu tục 

tử,  mỗi  ngày ăn  thịt  ông bà cha  mẹ, anh em  ruột thịt của ta còn  vẫn không 

biết ! Người đều như thế, không ai tránh thoát được nhân quả.   

Ðương niên ân ái, kim tác oán gia : Trước kia ân ân ái ái, thương thương 

yêu yêu, anh anh em em, thương nhau đòi sống đòi chết, không ngờ kiếp sau 

biến thành bò, thành ngựa, không còn thương yêu nữa. Biến thành bò thì ăn 

thịt của nó ; ăn thịt của nó, thì nó sân giận suốt đời : "Ðược rồi ! Mầy thật là 

thứ chẳng ra gì ! Nay đối với tao không có một chút gì khách khí, ăn thịt của 

tao.  Tương  lai  tao  nhất  định  sẽ  nhai  xương  của  mầy  !".  Cho  nên  cứ  cùng 

nhau kết oán thù, làm oan gia như thế. Tích nhật khấu cừu, kim thành cốt 

nhục :  Trước  kia  là  giặc,  là  thổ  phỉ,  ngày  nay  biến  thành  lục  thân  quyến 

thuộc, tình thân cốt nhục.   

Tích vi  mẫu  nhi  kim vi phụ :  Kiếp trước là  mẹ, nhưng kiếp  này  là vợ của 

mình.  Bạn  xem  ! chính  là thay  đổi cái túi  da thúi này, linh hồn  vẫn  là  một, 

nhưng đã không còn nhận biết nữa. Cựu thị ông nhi tân tác phu : Quá khứ 

làm cha, mà nay làm chồng, cô ta còn không cho là lạ, cảm thấy điều này rất 

bình thường, bạn nói, vậy thì có khác gì súc sanh không ? Túc mạng tri chi : 

Túc  mạng,  là nhân  quả kiếp trước ; biết được điều  này, tắc  khả tu  khả sỉ : 

biết được việc này, thật là đáng hổ đáng thẹn, thì làm sao có thể ngẩng  mặt 

nhìn đời  ? Thiên nhãn thị chi, tắc  khả tiếu  khả lân : Dùng thiên  nhãn để 

quán sát thì thật đáng cười đáng thương !   

Phẩn uế tùng trung, thập nguyệt bao tàng nan quá : Ðứa trẻ khi ở trong 

bụng mẹ, thì như ở trong rừng phân tiểu. Mười tháng ở trong chỗ dơ bẩn đó 

cùng chung với máu mủ, rất khó chịu. Nùng huyết đạo lý, nhất thời đảo hạ 

khả lân : Khi đứa trẻ ra đời thì ở trong chỗ máu huyết mà bị dốc xuống. Cho 

nên rất là đáng thương ! 

  

Thiếu dã hà tri, đông tây mạc biện : Ðứa trẻ khi mới ra đời có tri thức gì ? 

Cái  gì  cũng  không  biết,  phía  đông  cũng  không  biết,  phía  tây  cũng  không 

biết.  Hai  chữ  "Ðông  tây"  này,  có  thể  nói  là  vật  chất,  cái  gì  cũng  không 

hiểu. Trưởng nhi hữu thức, tham dục tiện sanh : thức là trí giác. Khi lớn 

khôn thì có chút trí giác, thì biết cái gì ? không biết nhân quả báo ứng tuần 

hoàn,  mà biết  nam  tham  nữ ái,  nữ thì theo đuổi  bạn trai,  nam  thì theo đuổi 

bạn  gái.  Theo  đuổi  không  được,  hai  người  có  lúc  đi  đến  chỗ  cùng  chết  với 

nhau,  không  thể  kết  hôn  được  thì  tự  sát  cho  xong  ! "Tham  dục  tiện 

sanh" chính là nói cái này ; kỳ thực người đó không biết, ở trong đó thì thật 

không có ý nghĩa gì.   

Tu du  nhi lão bệnh  tương tầm : "tu du" chính  là thời  gian rất  ngắn  ngủi  ; 

một đời  người bất quá  là  một cái chớp  mắt. "Nhi  lão"  là đã già  rồi. Già rồi 

thì da gà tóc hạt ; lúc đó người nữ dù có đẹp đến đâu cũng không ai muốn. 

Vợ của người kia muốn tái giá, bạn nhìn thấy bà ta già rồi, ôi! không cần đâu 

;  thậm  chí  người  chồng  nếu  trẻ  hơn  một  chút,  nhìn  thấy  vợ  mình  già  hơn 

mình,  cũng  muốn  tìm  người  mới,  muốn  đi  tìm  một  cô  gái  trẻ  hơn.  Bạn  tin 

hay không ? Tin đi ! Thế giới này chính là như thế ! Cho nên nhìn thấu suốt 

rồi thì  nên sớm buông bỏ, không  nên  mê mờ  nữa  ! Tấn tốc  nhi vô thường 

hựu chí : Rất nhanh thì đã chết rồi. Tấn tốc có nghĩa là rất nhanh, nhanh như 

ánh chớp tia lửa. "Hựu chí" là lại đến.   

Phong  hỏa  giao  tiên,  thần  thức  ư  trung  hội loạn :  Gió  vừa  thổi,  lửa  liền 

bốc cao. Lúc này gió lửa ở trong tứ đại giao tranh, tứ đại không còn điều hòa 

nữa. Nếu  gió  lớn thì sanh  lửa, lửa  lớn thì  làm cho  người  nóng sốt  đến  mấy 

trăm  độ,  mấy  ngàn  độ,  đốt  khô  héo.  Lúc  đó  mất  đi  tri  giác  chân  chánh, 

không còn lý trí nữa, cái gì cũng không hiểu.   

Tinh huyết ký kiệt : người a! lúc đó tinh khí thần, tinh hết thì chết, cho nên 

nói việc kết hôn nam nữ chính là đi tìm cái chết, chính là đi trên con đường 

đến cõi chết  ! Vì  người sợ sống  lâu  năm  nên  muốn chết sớm. Cho  nên con 

gái  thì  tìm  con  trai  nói  :  "Anh  mau  làm  cho  tôi  chết,  tôi  không  muốn  sống 

nữa", còn con trai cảm thấy mình nên chết thế nào ? Vội vàng đi tìm cô bạn 

gái nói : "Em làm tôi chết sớm cho rồi". Cho nên họ là những nam tham nữ 

ái, cùng không muốn sống. 

Tinh  khí  thần  của  người,  tinh  không  còn  thì  nhất  định  phải  chết  ;  khí  đoạn 

rồi thì đương nhiên không thể sống ; thần nếu không có thì không có tri giác. 

Chúng ta có trí giác là cái gì ? Chính là thần có trí giác. Chúng ta sống là vì 

có khí, có tinh. Tinh của người là mỗi ngày ăn rất nhiều mới biến thành một 

chút  ít tinh. Cho  nên ông  ngày  ngày đi tìm,  từ sáng đến  tối  không đếm  xỉa 

mạng sống, nam thì cho rằng có bạn gái là việc tốt, rất vui. Thật là điên đảo! 

Có người hỏi : "Bạch Thầy ! Thầy không thể nói như thế. Thầy nói như thế, 

thế  giới  này chẳng phải  không còn  người  sao ?". Ông  không có cách khiến 

cho  người  trên  thế  giới  hiểu  rõ đạo  lý  này,  ông  nói  cặn  kẽ  như rót  vào  tai, 

bảo  cho  người  đó  cái  này  không  tốt  không  tốt,  người  đó  vẫn  không  tin 

tưởng, vẫn đi trên con đường bất hảo này. Ông nói : "Ô ! Ði trên con đường 

đó thì chỉ có một con đường chết !". Người đó nói : "Tôi thử xem chết như 

thế nào ?". Bạn xem, thật là điên đảo. Cho nên bạn rất khó thức tỉnh anh ta. 

Bạn nên ghi nhớ là không nên lo lắng, nói rằng : "A, nếu không ai kết hôn, 

nhân  loại  ở  thế  gian  này  sẽ  không  còn  nữa".  Bạn  không  kết  thì  ông  ta  kết, 

ông  ta  không  kết  thì  cô  kia  kết  !  bạn  không  có  cách  nào  mà  đi  bảo  từng 

người rằng  : "không  nên kết hôn, kết  hôn  thì sẽ chết đó a  !". Người đó bèn 

nói : "Chết ? Tôi chưa có chết bao giờ, tôi muốn thử xem ! Tôi chết một lần 

cho bạn xem". Thật là không có cách nào cả, cho nên bạn không nên lo lắng. 

Như Quả Không đến đây nói : "Giả như mọi người đều xuất gia, thì xã hội 

này còn thành xã hội chăng ?". Tôi nói : "Con có thể kêu họ hoàn tục hết đi". 

Quả Không nói : "Con không có cách kêu họ hoàn tục". Tôi nói : "Vậy con 

có cách nào khiến họ đều xuất gia ?" 

- Nhưng mà con nghĩ như thế. 

- Con nghĩ như thế là vọng tưởng ! 

Rất  thật  thà,  đem  hàng  ngàn  câu  hỏi  muốn  đến  hỏi  tôi,  trong  khoảnh  khắc 

những vấn đề đều bị bác bỏ. 

Vì  thế  các  vị  !  hôm  nay  những  gì  tôi  nói  với  quý  vị  là  đập  nồi  dìm 

thuyền (2),  quay  lưng  về  phía  thành  mà  quyết  chiến  ;  các  ông  nếu  vẫn  cứ 

không hiểu, không buông bỏ được, vẫn nhìn không thấu suốt, dù cho là Ðức 

Phật Thích Ca Mâu Ni cũng hết cách, cũng cứu không được các ông. Nói : 

"Như Chúa trời không vui a !". Chúa trời ! Ông ta còn chưa hiểu rõ a ! Nếu 

phản  đối tôi  thì ông  ta  là Chúa trời  hồ đồ  ; nếu  không phải  là Chúa trời  hồ 

đồ, thì  tuyệt đối  không bao  giờ phản đối tôi.  Tinh  huyết đã kiệt,  giống  như 

một người nào đó đi buôn lậu trốn thuế, làm sao mà được !   

Bì nhục tự ngoại can khô : Tinh khí thần không còn nữa, da thịt teo khô từ 

bên ngoài, hóa làm đất nước lửa gió. Ðịa đại thì trả về đất, thủy đại thì trả về 

nước,  phong  đại  thì  trả  về  gió,  hỏa  đại  thì  trả  về  lửa,  tứ  đại  phân  tán. Vô 

nhất  mao  nhi  bất  bị châm  toản :  Khi  gần  chết  thì  mỗi  sợi  lông  đau  nhức 

như bị  chích  đốt. Hựu  nhất  khiếu  nhi  giai  tùng  đao  cát :  Lúc  đó  tinh  khí 

thần đã khô, mỗi một kẽ huyệt đều đau nhức như bị dao cắt.   

Quy  chi  tương  phanh,  kỳ  thoát  xác  dã  do  dị :  chữ  殼  xác,  các  ông  có 

người đọc  là 咳, kỳ  thực  đọc  là 竅 , (3) khi  người  lấy dầu  nấu con  rùa, khi 

rùa còn sống, lột lấy mai cứng của nó. Rùa bị lột mai vẫn không gọi là khó 

khăn, nhưng mà đau đớn vô cùng. Thần chi dục tạ, kỳ khứ thể dã bộ nan : 

Dục  tạ  là  tàn  héo,  là  lúc  sắp  đi,  mà  thần  thức  lúc  sắp  lìa  thân  thể,  còn  đau 

khổ  hơn  rùa bị  lột  mai  nữa. Chữ "nan"  này, chính  là đau khổ, còn đau khổ 

hơn con rùa sống bị lột mai nữa.   

Nguyên văn: 

心 

無常主，類商賈而處處奔馳；身無定形，似房屋而頻頻遷徙。大千塵

點，難窮往返之身；四海波濤，孰計別離之淚。峨峨積骨，過彼崇山

；莽莽橫屍，多於大地。向 

使不聞佛語，此事誰見誰聞！未睹佛經，此理焉知焉覺！其或依前貪

戀，仍舊癡迷；只恐萬劫千生，一錯百錯。人身難得而易失，良時易

往而難追。道路冥冥，別離 

長久；三途惡報，還自受之。痛不可言，誰當相代？興言及此，能不

寒心？是故宜應斷生死流，出愛欲海；自他兼濟，彼岸同登。曠劫殊

勛，在此一舉。是為發菩提心第六因緣也。 

Âm Hán Việt: 

Tâm vô thường chủ, loại thương cổ nhi xứ xứ bôn trì, thân vô định hình, tự 

phòng ốc  nhi tần tần thiên  tỷ. Ðại thiên  trần điểm,  nan cùng  vãng phản chi 

thân, tứ hải ba đào, thục kế biệt ly chi lệ. Nga nga tích cốt, quá bỉ sùng sơn. 

Mãng mãng hoành thi, đa ư đại địa. Hướng sử bất văn Phật ngữ, thử sự thùy 

kiến thùy văn! Vị đổ Phật kinh, thử lý yên tri yên giác! Kỳ hoặc y tiền tham 

luyến, nhưng cựu si mê; chỉ khủng vạn kiếp thiên sanh, nhất thác bách thác. 

Nhân thân nan đắc nhi dị thất, lương thời dị vãng nhi nan truy. Ðạo lộ minh 

minh,  biệt  ly  trường  cửu,  tam  đồ  ác  báo,  hoàn  tự  thọ  chi.  Thống  bất  khả 

ngôn, thùy đương tương đại? Hưng ngôn cập thử, năng bất hàn tâm? Thị cố 

nghi  ưng  đoạn  sanh  tử  lưu,  xuất  ái  dục  hải;  tự  tha  kiêm  tế,  bỉ  ngạn  đồng 

đăng.  Khoáng  kiếp  thù  huân,  tại  thử  nhất  cử.  Thị  vi  phát  Bồ  đề  tâm  đệ  lục 

nhân duyên dã. 

Dịch: 

 Tâm không phải thường trụ nên giống như thương khách bôn ba giong ruổi 

 mọi  nơi,  thân  không  có  hình  dáng  cố  định  nên  khác  nào  phòng  ốc  thường 

 dời đổi. Vi trần của đại thiên thế giới cũng khó sánh thân luân hồi, nước đầy 

 trong  bốn  biển  vẫn  không  bằng  lệ  biệt  ly.  Xương  mà  chất  thì hơn  núi  cao, 

 thây nằm ngang dọc thì nhiều hơn đại địa. Giả sử không được nghe lời Phật 

 thì việc ấy ai thấy ai nghe, chưa được đọc văn Kinh thì lý này ai hay ai biết. 

 Vậy mà có kẻ vẫn tham luyến như xưa, si mê như cũ, chỉ e rằng muôn kiếp 

 ngàn đời một  lần sai lầm là trăm lần sai lầm. Thân người khó được mà dễ 

 mất, giờ tốt dễ trôi mà khó kéo. Rồi đường hướng mịt mờ, biệt ly dài dặc, ác 

 báo  tam  đồ  tự  mình  phải  chịu,  thống  khổ  không  nói  hết  được,  mà  ai  chịu 

 thay. Trình bày đến đây, há chẳng lo sợ sao! Cho nên hãy dứt nguồn sinh tử, 

 vượt bể ái dục, mình người cùng siêu thoát, đồng lên bờ giác. Từ vô lượng 

 kiếp cho đến nay quan trọng là ở chỗ này. Ðó là nhân duyên thứ sáu của sự 

 phát Tâm Bồ đề.   

Giảng: 

Tâm vô thường chủ, loại thương cổ nhi xứ xứ bôn trì : Tâm của chúng ta 

không làm chủ được, nếu thật có thể làm chủ thì sẽ có định, sẽ không vọng 

tưởng. Vì không có thường trụ, cho  nên  giống  như những  người buôn bán, 

bôn ba khắp nơi mua bán. Chữ "cổ" vốn đọc là "giả", nhưng mà ở đây đọc là 

"cổ", chính là người bán. Làm thương cổ, hôm nay ở chỗ này, ngày mai đến 

chỗ kia, khắp nơi chào hàng, mua hàng, bôn ba khắp chốn.   

Thân vô định hình, tự phòng ốc nhi tần tần thiên tỷ : Thân của chúng ta 

không  có  hình  dáng  nhất  định,  đời  này  cao  hơn  một  chút,  đời  sau  hoặc  là 

thấp  hơn  một chút. Nó không phải  là của  chúng ta,  giống  như  một căn  nhà 

vậy ; cho nên mới nói : 

 "Nhân thân hảo tỷ nhất gian phòng 

 Khẩu vi môn hộ nhãn vi song 

 Tứ chi hảo tỷ phòng tứ trụ 

 Ðầu phát hảo tượng sơn phòng thảo 

 Sấn trước hảo thời cần tu bổ 

 Mạc đãi hoại trước liễu mang"  

Dịch :   

 Thân người như một gian nhà, 

 Miệng là cửa, mắt là cửa sổ, 

 Tứ chi như bốn cột nhà, 

 Tóc như cỏ dại mọc trên tường nhà. 

 Khi còn tốt đẹp nên siêng tu bổ, 

 Chớ đợi lúc hư hoại theo đó mà bận rộn với nó.  

"Nhân  thân  hảo  tỷ  nhất  gian  phòng,  khẩu  vi  môn  hộ  nhãn  vi 

song": miệng dùng để ăn, giống như cửa của căn nhà; cặp mắt, lỗ mũi, lỗ tai 

như cửa sổ, có thể thông  gió; lỗ  mũi dưới  con  mắt  giống  như lỗ  thông  hơi, 

bịt miệng lại mũi có thể hô hấp. " Tứ chi hảo tỷ phòng tứ trụ": hai tay hai 

chân  giống  như  bốn  cột  nhà.  " Ðầu  phát  hảo  tượng  sơn  phòng  thảo":tóc 

của người giống như cỏ dại mọc trên tường nhà. " Sấn trước hảo thời cần tu 

bổ": thừa  lúc  nhà  còn  đang  tốt,  nên  siêng  năng  tu  bổ,  sửa  chữa. "Mạc  đãi 

hoại trước liễu mang": Chớ nên đợi đến lúc nhà hư rồi, mới lo lắng không 

có nhà ở, thì không có ích dụng gì. 

Do đây mà thấy, thân của chúng ta giống như căn nhà vậy, đã là nhà thì bên 

trong  phải  có  người  chủ  ;  người  chủ  vốn  là  ai  ?  Chính  là  tâm.  Nhưng  tâm 

này nhu nhược bất tài, không thể làm chủ, cứ nghe theo những lời của tà ma 

quỷ quái, cứ mãi vọng tưởng. Vọng tưởng vừa khởi, thi bị vật bên ngoài lôi 

kéo  ;  cho  nên  tâm  này  khắp  chốn  bôn  ba,  thân  thể  thì  thường  thường  thay 

đổi. Thân cảm thấy cái  nhà  này ở đủ  rồi,  già rồi, không còn  muốn căn  nhà 

này nữa, quăng nó đi ; cho nên thường thường dọn nhà xoay chuyển, từ nhà 

này dọn đến  nhà kia. Có lúc từ nhà  lá  nhà tranh dọn đến  nhà cao cửa rộng, 

cho  nên  mới  nói  "thường  thường  dời  đổi".  Giống  như  nhà  ở,  kiếp  này  ở 

trong nhà này, kiếp sau ở trong nhà kia.   

Ðại thiên trần điểm, nan cùng vãng phản chi thân : Chúng ta đến rồi lại 

đi, đi rồi lại đến, đi đi đến đến không biết bao nhiêu lần, nhiều như số vi trần 

của đại thiên thế giới cũng khó sánh nỗi thân luân hồi ! Tứ hải ba đào, thục 

kế  biệt  ly  chi  lệ :  Nước  trong  bốn  biển  nhiều  như  thế,  e  rằng  cũng  không 

sánh bằng nước mắt của chúng ta khóc khi bi hoan ly hợp.   

Nga nga tích cốt, quá bỉ sùng sơn : Nga nga là rất nhiều rất nhiều. Xương 

cốt mà chúng ta tích chứa trong những kiếp sanh tử, còn cao hơn núi. Mãng 

mãng  hoành  thi,  đa  ư  đại  địa :  Mãng  mãng  cũng  có  nghĩa  là  rất  nhiều, 

nhiều như cây cỏ. Nếu tính thì thây chết của chúng ta còn nhiều hơn đất của 

đại địa.   

Hướng  sử  bất  văn  Phật  ngữ,  thử  sự  thùy  kiến  thùy  văn!  Hướng  là  giả 

thiết, giả như không nghe được lời dạy của Phật thì đạo lý này ai hay ai biết 

? Ai có thể nhìn thấy ? Ai có thể nghe thấy ? Sẽ không có !   

Vị  đổ  Phật  kinh,  thử  lý  yên  tri  yên  giác!  Nếu  không  đọc  được  những  ý 

nghĩa ở trong kinh ; thì lý luận này ông làm sao biết được ? ông làm sao có 

thể giác ngộ được ?   

Kỳ hoặc y tiền tham luyến, nhưng cựu si mê : Nếu ông vẫn y như cũ tham 

luyến cái túi  da thúi  này,  vẫn không rõ đạo lý  này, thì chỉ  khủng vạn  kiếp 

thiên sanh, nhất thác bách thác : e rằng một lần sai lầm thì cả trăm lần đều 

sai lầm. 

  

Nhân  thân  nan  đắc  nhi  dị  thất :  Thân  người  không  dễ  dàng  mà  được, 

chúng ta nay đã được thân người, không nên bỏ lỡ  ! nếu không rất dễ dàng 

mất  đi. Lương  thời  dị vãng  nhi  nan  truy :  Giờ  tốt  tức  là  thời  thanh  niên, 

cũng rất dễ dàng trôi qua, muốn kéo trở lại cũng không kéo được.   

Ðạo lộ minh minh, biệt ly trường cửu : minh minh là nhìn không thấy vật 

gì. Ở trên con đường tối tăm mờ mịt, biệt ly dài dặc. Tam đồ ác báo, hoàn 

tự  thọ  chi :  Ông  trồng  nhân  ác  thì  chịu  quả  báo  ác  trong  tam  đồ  địa  ngục, 

ngã quỷ, súc sanh.   

Thống bất khả ngôn, thùy đương tương đại?  Thật là vô cùng đau khổ ! Ai 

có thể thay thế ta chịu cái quả báo này ? Hưng ngôn cập thử, năng bất hàn 

tâm?  Ta nay nói đến chỗ này, ông không lo sợ sao ?   

Thị cố nghi ưng đoạn sanh tử lưu, xuất ái dục hải : Vì thế ông nên vội lo 

tu  hành,  liễu thoát sanh tử,  vượt ra  ngoài  biển khổ ái tình  và dục  niệm. Tự 

tha kiêm tế, bỉ ngạn đồng đăng : không những mình lìa khổ được vui, mà 

người  khác  cũng  lìa  khổ  được  vui,  đều  được  cứu  độ,  cùng  đến  bờ  bên  kia, 

không sanh không diệt.   

Khoáng kiếp thù huân, tại thử nhất cử : Từ vô lượng kiếp xa xưa cho đến 

nay, ông lập được một đại công chính là ở chỗ này ; chính là việc này – liễu 

thoát sanh tử.   

Thị vi phát Bồ đề tâm đệ lục nhân duyên dã : Ðây là nhân duyên thứ sáu 

của sự phát tâm Bồ đề. 

---o0o--- 

 VII. TÔN TRỌNG KỶ LINH 

 Nguyên văn: 

云 

何尊重己靈？謂我現前一心，直下與釋迦如來無二無別。云何世尊無

量劫來，早成正覺；而我等，昏迷顛倒，尚做凡夫？又佛世尊，則具

有無量神通、智慧、功德莊 

嚴；而我等，則但有無量業繫、煩惱、生死纏縛？心性是一，迷悟天

淵。靜言思之，豈不可恥！譬如無價寶珠，沒在淤泥，視同瓦礫，不

加愛重，是故宜應以無量善 

法，對治煩惱。修德有功，則性德方顯；如珠被濯，懸在高幢，洞達

光明，映蔽一切。可謂不孤佛化，不負己靈。是為發菩提心第七因緣

也。 

Âm Hán Việt: 

Vân  hà  tôn  trọng  kỷ  linh?  Vị  ngã  hiện  tiền  nhất  tâm,  trực  hạ  dữ  Thích  ca 

Như Lai vô nhị vô biệt. Vân hà Thế Tôn vô lượng kiếp lai, tảo thành Chánh 

giác,  nhi  ngã  đẳng,  hôn  mê  điên  đảo,  thượng  tố  phàm  phu?  Hựu  Phật  Thế 

Tôn,  tắc  cụ  hữu  vô  lượng  thần  thông,  trí  huệ,  công  đức  trang  nghiêm;  nhi 

ngã đẳng, tắc đãn  hữu  vô  lượng nghiệp  hệ, phiền não, sanh tử triền phược? 

Tâm tánh thị nhất, mê ngộ thiên uyên. Tĩnh ngôn tư chi, khởi bất khả sỉ! Thí 

như vô giá bảo châu, một tại ứ nê, thị đồng ngõa lịch, bất gia ái trọng, thị cố 

nghi  ưng  dĩ  vô  lượng  thiện  pháp,  đối  trị  phiền  não.  Tu  đức  hữu  công,  tắc 

tánh đức phương hiển; như châu bị trạc, huyền tại cao tràng, đỗng đạt quang 

minh, ánh tế nhất thiết. Khả vị bất cô Phật hóa, bất phụ kỷ linh. Thị vi phát 

Bồ đề tâm đệ thất nhân duyên dã. 

Dịch: 

 Thế nào là trọng linh tánh của mình? Tâm hiện tiền của chúng ta cùng với 

 đức Thích Ca Như Lai không hai không khác. Vậy mà tại sao Thế Tôn từ vô 

 lượng kiếp đã sớm thành chánh giác, còn chúng ta thì vẫn còn là phàm phu 

 hôn mê điên đảo. Lại nữa Ðức Phật Thế Tôn thì có vô lượng thần thông, trí 

 huệ,  công  đức  trang  nghiêm,  còn  chúng  ta  chỉ  có  vô  biên  nghiệp  chướng 

 phiền  não,  sinh  tử  buộc  ràng.  Tâm  tánh  là  một  mà  vì  mê  ngộ  nên  cách  xa 

 một trời một vực. Lặng đi mà nghĩ mới thấy hổ thẹn. Ví như ngọc báu vô giá 

 vùi xuống bùn dơ mà xem như ngói gạch, không chút thương tiếc quí trọng. 

 Vì thế hãy dùng vô lượng thiện pháp mà đối trị vô biên phiền não. Tu đức có 

 công,  thì  tánh  đức  mới  lộ.  Bấy  giờ  thì  như  ngọc  báu  được  rửa,  treo  trên 

 phướn  cao,  ánh  sáng  rực  rỡ,  chói  lấp  tất  cả.  Thế  mới  gọi  là  không  uổng 

 công Ðức Phật giáo hóa, không phụ tánh linh của mình. Ðó là nhân duyên 

 thứ bảy của sự phát Tâm Bồ đề.   

Giảng: 

Vân hà tôn trọng kỷ linh?  Thế nào gọi là tôn trọng tánh linh của mình ? Kỷ 

linh cũng chính là Phật tánh ; Phật tánh cũng chính là tánh linh của chúng ta, 

Phật và chúng sanh không sai khác. Vậy tại sao Phật có trí huệ lớn như thế, 

mà chúng ta vẫn còn là ngu si mê muội như thế ? Chính vì Ðức Phật tu đức 

có công, cho nên tánh đức mới hiển lộ ra ; đức hạnh tu hành thành tựu rồi thì 

trí  huệ  bổn  tánh  sẽ  hiện  ra.  Nếu  không  mài  giũa,  tu  sửa,  bổn  tánh  tuy  có 

nhưng sẽ không  hiện ra. Như cái bàn  này, vốn  là từ cái cây  làm ra; sau khi 

cây lớn lên, cưa xẻ nó thành miếng gỗ rồi làm thành cái bàn, làm  một món 

đồ có thể sử dụng. Nhưng khi nó còn ở trên cây, ông không thể lấy cái cây 

cho là cái bàn, chỉ có thể nói nó là cái cây. Cái cây có thể làm đủ thứ dụng 

cụng, các thứ vật  liệu,  nhưng  nếu ông không  biết dùng, chỉ có thể dùng  nó 

làm củi đốt; nếu biết dùng thì có thể chế tạo các thứ gia cụ ích dụng,  muốn 

chế tạo thứ gì cũng được. Tánh linh của ta cũng vậy, nếu chúng ta biết dùng 

thì trí huệ sáng suốt sẽ hiện ra ; nếu không biết dùng, thì giống như cây đang 

ở đó, sau này người không nhận thức, chỉ có thể dùng nó làm củi đốt – sanh 

rồi lại chết, chết rồi lại sanh. 

Phật giáo chúng ta sở dĩ khác với các Tôn giáo khác, là vì thần của các Tôn 

giáo này thì con người không thể đạt đến ; chỉ có Phật giáo, Phật là một đấng 

có  đại  trí  huệ,  Ngài  dạy  chúng  ta  mỗi  người  khai  mở  trí  huệ,  đều  có  thể 

thành Phật. 

Thành Phật thì như thế nào ? chính là  không tranh, không tham, không mong 

 cầu, không ích kỷ, không tự lợi, không vọng ngưõ. Hỏi : "Ðơn giản như thế 

sao ?". Ừ, đơn giản như thế ! Nếu ông thực hành được sáu đại tông chỉ thì sẽ 

thành  Phật,  chỉ  sợ  rằng  ông  không  làm  được.  Nói  tôi  không  tranh  !  nhưng 

khi sự việc đến vẫn tranh như cũ ; nói tôi không tham, nhưng đến khi gặp lúc 

hơn thiệt  vẫn  là tham ;  nói tôi không cầu, nhưng đến  lúc cần thiết vẫn phải 

cầu ; nói tôi không ích kỷ, nhưng khi cảnh đến, có rất nhiều chỗ quan trọng, 

vẫn  không  buông  bỏ  được,  nhìn  không  thấu  suốt,  vẫn  là  tự  tư  ích  kỷ;  nói 

không tự lợi nhưng vẫn là tự lợi ; lại thêm vọng ngữ ! Vọng ngữ này không 

cần  học  mà  mỗi  người  đều  biết.  Như  một  người  nào  đó,  bạn  nói  người  đó 

vọng  ngữ, người đó bèn  nói, đây  là  lời phương tiện, phải cần  nói  như thế  ! 

Bạn  xem  có  cách  gì  chăng  ?  Vọng  ngữ,  họ  cho  rằng  là  phương  tiện  ngữ, 

phương tiện ngữ họ cho rằng phải nên như thế. 

Vậy thì sáu đại tông chỉ này, nếu mà triệt để nhận thức, triệt để theo đó mà 

làm, tuy không thể nói lập tức thành Phật, nhưng ngày thành Phật không xa. 

Vậy  thì  tôn  trọng  tánh  linh  của  mình  như  thế  nào  ?  Chính  là  cần  phải  tôn 

trọng  Phật  tánh của  mình, không  nên  lãng phí chà  đạp  nó.  Không  nên đem 

món đồ quý giá có thể làm bàn thờ Phật mà làm củi đốt, thì một chút giá trị 

cũng không có. Cho nên nhân duyên thứ bảy của sự phát tâm Bồ đề chính là 

cần  phải  tôn  trọng  tánh  linh  của  mình,  không  nên  xem  thường  mình,  cần 

phải tôn trọng trí huệ của mình.   

Vị  ngã  hiện  tiền  nhất  tâm :  tánh  linh  của  mình,  cũng  tức  là  tâm  của  ông. 

Một  niệm  tâm  này,  không  phải  là  tâm  quá  khứ,  cũng  không  phải  là  tâm  vị 

lai, mà là một niệm tâm hiện tiền. Trực hạ dữ Thích ca Như Lai vô nhị vô 

biệt :  Trực  hạ,  vốn  nên  nói  là  trực  thượng.  Trực  hạ  là  từ  nơi  Phật  đến  chỗ 

chúng ta ; từ chỗ chúng ta nên nói là trực thượng. Trực thượng cùng với Ðức 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  không  có  sai  khác,  Ðức  Phật  đã  dùng  tánh  linh  của 

Ngài, dùng tâm của Ngài thành tựu Phật quả ; chúng ta cũng nên dùng tánh 

linh của  mình,  dùng  tâm  của  mình  thành  Phật.  Vì  thế  tâm  của  chúng  ta  và 

Phật không sai không khác, không có gì khác biệt.   

Vân hà Thế Tôn vô lượng kiếp lai, tảo thành Chánh giác : Ðã là như thế 

tại  sao  Ðức  Phật  từ  vô  lượng  kiếp  đã  sớm  thành  Phật  ?  "Chánh  giác"  cũng 

tức  là  Phật. Nhi  ngã  đẳng,  hôn  mê  điên  đảo,  thượng  tố  phàm  phu?  Mà 

chúng ta vẫn còn ở đây hôn mê điên đảo, không có giác ngộ. Tại sao chúng 

ta chưa thành Phật vẫn còn làm phàm phu ?   

Hựu Phật Thế Tôn : lại nữa Ðức Phật Thế Tôn tắc cụ hữu vô lượng thần 

thông, trí huệ, công đức trang nghiêm Ðức Phật có Tam thân Tứ trí, Ngũ 

nhãn  Lục  thông.  Tam  thân  là  Pháp  thân,  hóa  thân,  báo  thân.  Tứ  trí  là  bốn 

loại trí huệ : Bình đẳng tánh trí, Diệu quan sát trí, Thành sở tác trí, Ðại viên 

cảnh  trí.  Ngũ  nhãn  là  Phật  nhãn,  Pháp  nhãn,  Huệ  nhãn,  Thiên  nhãn,  Nhục 

nhãn.  Sáu  loại  thần  thông  :  Thiên  nhãn  thông,  Thiên  nhĩ  thông,  Tha  tâm 

thông,  Túc  mạng  thông,  Lậu  tận  thông,  Thần  túc  thông.  Ðức  Phật  có  Ngũ 

nhãn Lục thông, Thiên nhãn thông thì có thể nhìn thấy biết tất cả mọi động 

tác của trời  người.  Thiên  nhĩ  thông thì có  thể  nghe  rõ tiếng của  người  trời. 

Tha tâm thông chính là giữa đôi bên, tâm của mình có động niệm gì, không 

cần  nói  ra,  Ngài  cũng  biết  được  chúng  ta  đang  nghĩ  gì.  Túc  mạng  thông 

chính là kiếp trước chúng ta là bò, là ngựa, là người, làm heo, Ngài vừa nhìn 

liền  biết  ;  thậm  chí  kiếp  trước  kiếp  trước,  đời  đời  kiếp  kiếp  về  trước,  bao 

nhiêu kiếp làm người, bao nhiêu kiếp làm ngựa, bao nhiêu đời làm lừa, bao 

nhiêu  đời  làm  phi  cầm,  bao  nhiêu  kiếp  làm  kiến,  bao  nhiêu  kiếp  làm  muỗi 

mòng  Ngài  đều  biết  hết.  Ðức  Phật  làm  sao  có  được  thần  thông  trí  huệ  như 

thế ? Vì Ngài công đức trang nghiêm, công đức viên mãn. Trang nghiêm có 

nghĩa là muôn vạn đức hạnh trang nghiêm thân mình.   

Nhi ngã đẳng, tắc đãn hữu vô lượng nghiệp hệ, phiền não, sanh tử triền 

phược?  Mà chúng ta vẫn còn ở đây bị nghiệp chướng buộc ràng, phiền lụy, 

lại  có  rất  nhiều  phiền  não.  Sanh  rồi  là  chết,  chết  rồi  lại  sanh,  bị  trói  buộc 

trong  vòng  luân  hồi sanh tử, không  thể  nào được  giải  thoát, không được tự 

do.   

Tâm tánh thị nhất, mê ngộ thiên uyên : Tâm tánh của chúng ta – tâm của 

Phật và tâm của chúng ta là một, tánh linh của Phật và tánh linh của chúng ta 

là một ; nhưng vì Ðức Phật biết sử dụng, nên Ngài đã giác ngộ ; mà chúng ta 

vẫn  còn  mê  muội  !  cho  nên  nói  cách  xa  một  trời  một  vực.  "Uyên"  không 

phải  là  đất  mà  là  vực  sâu,  chỗ  sâu  có  nước,  thậm  chí  ở  phía  dưới  mặt 

đất. Tĩnh  ngôn  tư  chi,  khởi  bất  khả  sỉ!  "Tư  chi"  là  suy  nghĩ  về  việc  đó. 

Ðầu óc của chúng ta cần phải tỉnh táo, nghiên cứu về vấn đề này, há không 

hổ thẹn sao ? Ðức Phật đã thành Phật, mở đại trí huệ, mà chúng ta vẫn còn 

ngu  si  điên  đảo  như  thế,  thật  không  đáng  là  bậc  đại  trượng  phu,  đại  anh 

hùng, đại hào kiệt, cho nên chúng ta rất đáng hổ thẹn.   

Thí như vô giá bảo châu, một tại ứ nê : Linh tánh của chúng ta giống như 

hạt bảo châu  vô  giá,  vùi dưới  bùn  nhơ. Ứ  nê, tức  là bùn  nhơ, bùn đen,  thứ 

không có  giá trị. Thị đồng ngõa lịch, bất gia ái trọng : không  thương tiếc 

quý trọng tánh linh của mình, xem như ngói vụn gạch nát.   

Thị cố nghi ưng dĩ vô lượng thiện pháp, đối trị phiền não : Cho nên cần 

phải  dùng  vô  lượng  thiện  pháp  để  đối  trị  với  vô  biên  phiền  não.  Nếu  công 

đức thiện lành viên mãn thì sẽ được sanh lên thiên giới ; tội lỗi sai lầm tích 

chứa  quá  nhiều  thì  sẽ  đọa  địa  ngục,  vì  thế  chúng  ta  cần  phải  các  việc  ác 

không làm, làm các việc lành ; cũng tức là tu vô lượng thiện pháp, có công 

đức rồi thì tự nhiên phiền não không còn.   

Tu đức hữu công, tắc tánh đức phương hiển : tu hành vun bồi đức hạnh, 

nếu có chỗ thành tựu thì linh tánh, đức hạnh của ta sẽ lộ ra ngoài, hiện ra trí 

huệ. Như châu bị trạc, huyền tại cao tràng : giống như hạt châu vùi trong 

đất  bùn,  ông  chùi  rửa  nó  sạch  sẽ,  treo  trên  đầu  ngọn  phướn  cao. Ðỗng  đạt 

quang minh, ánh tế nhất thiết : thì nó sẽ chiếu sáng bốn phương, chói lấp 

tất cả ánh sáng khác. Khả vị bất cô Phật hóa, bất phụ kỷ linh : Làm được 

như  thế  có  thể  nói  rằng  không  phụ  sự  giáo  hóa  của  Phật,  cũng  không  phụ 

tánh linh của mình.   

Thị vi phát Bồ đề tâm đệ thất nhân duyên dã : Ðây là nhân duyên thứ bảy 

của sự phát tâm Bồ đề, tức là tôn trọng tánh linh của mình, không nên lãng 

phí tánh linh của mình. 

---o0o--- 

 VIII. SÁM HỐI NGHIỆP CHƯỚNG 

 Nguyên văn: 

云何懺悔業障？經言：“犯一吉羅，如四天王壽五百歲墮泥犁中。” 吉

羅小罪，尚獲此報，何況重罪，其報難言。今我等日用之中，一舉一

動，恒違戒律；一餐一水，頻犯尸羅。一日所犯亦應無量，何況終身

歷劫？所起之罪，更不可言矣！且以五戒言之，十人九犯，少露多藏

。五戒名為優婆塞戒，尚不具足，何況沙彌、比丘、菩薩等戒，又不

必言矣！ 

Âm Hán Việt: 

Vân  hà  sám  hối  nghiệp  chướng?  Kinh  ngôn:  "Phạm  nhất  kiết  la,  như  Tứ 

thiên vương thọ ngũ bách tuế đọa nê lê trung". Kiết la tiểu tội, thượng hoạch 

thử báo, hà huống trọng tội, kỳ báo nan ngôn. Kim ngã đẳng nhật dụng chi 

trung, nhất cử nhất động, hằng vi giới luật, nhất xan nhất thủy, tần phạm thi 

la. Nhất nhật sở phạm diệc ưng vô lượng, hà huống chung thân lịch kiếp? Sở 

khởi chi tội, cánh bất khả ngôn hỹ! Thả dĩ ngũ giới ngôn chi, thập nhân cửu 

phạm, thiểu lộ đa tàng. Ngũ giới danh vi Ưu bà tắc giới, thượng bất cụ túc, 

hà huống Sa di, Tỳ kheo, Bồ tát đẳng giới, hựu bất tất ngôn hỹ! 

Dịch: 

 Thế  nào  là  sám  hối  nghiệp  chướng?  Kinh  dạy:  "Phạm  một  tội kiết  la  cũng 

 phải đọa địa ngục bằng năm trăm tuổi thọ của bốn Thiên vương. Kiết la là 

 tội nhỏ mà còn bị quả báo đến thế, huống chi tội nặng, quả báo thật khó tả. 

 Nay chúng ta, mỗi cử chỉ động tác hằng ngày, hằng trái với giới luật, lúc ăn 

 lúc  uống  thường  phạm  vào  thi  la.  Một  ngày  tội  lỗi  đã  phạm,  cũng  đã  vô 

 lượng, huống chi trọn đời nhiều kiếp, tội lỗi đã phạm khó mà nói hết. Cứ lấy 

 ngũ giới mà xét, thì mười người đã có đến chín người phạm, phát lộ thì ít mà 

 che giấu lại nhiều. Ngũ giới là giới của Ưu bà tắc mà còn không giữ gìn đầy 

 đủ, huống chi các giới Sa di, Tỳ kheo, Bồ tát, thì không cần nói đến vậy.   

Giảng: 

Vân hà sám hối nghiệp chướng?  Sám là "sám kỳ tiền khiên", ăn năn lỗi đã 

qua; hối là "hối kỳ hậu quá", chừa bỏ lỗi sau này. Những lỗi đã phạm trước 

kia  và chưa phạm sau  này, đều phải sám  hối. Sức  mạnh của sự sám  hối  thì 

bất khả tư nghì.   

Kinh  ngôn:  "Phạm  nhất  kiết la,  như  Tứ  thiên  vương  thọ  ngũ  bách  tuế 

đọa nê lê trung"  : Kinh nói : Phạm  một tội kiết la, tức là đột kiết la, gọi là 

khinh  cấu  tội,  cũng  tức  là  một  pháp  ô  nhiễm  rất  nhỏ.  Phạm  tội  này,  giống 

như tuổi thọ của Tứ đại thiên vương vậy, sau năm trăm năm mới có thể trả 

hết tội này, phải ở trong địa ngục năm trăm năm.   

Kiết la tiểu tội, thượng hoạch thử báo : Ðột kiết la vốn là khinh cấu tội, là 

một tội  nhẹ,  mà còn có quả báo  như thế. Hà  huống  trọng tội,  kỳ báo  nan 

ngôn :  Huống  chi  là  phạm  các  tội  lớn  ?  Như  phạm  bốn  trọng  tội,  tăng  tàn 

v.v… thì càng không biết phải thọ quả báo bao lâu.   

Kim ngã đẳng nhật dụng chi trung : Nay chúng ta là người xuất gia trong 

mỗi  ngày,  trong  sự  sử  dụng  hằng  ngày, nhất  cử  nhất  động,  hằng  vi  giới 

luật :  hoặc  là  mỗi cử chỉ  mỗi động tác, hoặc là  một  lời  nói  một  hành  vi, đi 

đứng nằm ngồi bốn oai nghi thường vi phạm giới luật. Nhất xan nhất thủy, 

tần  phạm  thi la :  Hoặc  là  một  bữa  cơm,  hoặc  là  một  hớp  nước  đều  không 

hợp với giới luật.   

Nhất nhật sở phạm diệc ưng vô lượng : Những tội lỗi đã phạm trong mỗi 

ngày  cũng  nhiều  vô  lượng  vô  biên. Hà  huống  chung  thân  lịch  kiếp?  Sở 

khởi  chi  tội,  cánh  bất  khả  ngôn  hỹ!  Hà  huống  tội  lỗi  đã  phạm  trong  một 

đời thì càng  nhiều  hơn ;  mà trong thời  gian  lâu dài, tội  nghiệp đã tạo  trong 

nhiều đời nhiều kiếp thì càng không biết bao nhiêu nữa !   

Thả dĩ ngũ giới ngôn chi, thập nhân cửu phạm, thiểu lộ đa tàng : Cứ lấy 

ngũ  giới  mà  nói,  mười  người  thọ  đã  có  chín  người  phạm,  nhưng  rất  ít 

người  phát lồ, tức là phạm giới cũng không phát lồ sám hối. Ða tàng tức là 

giấu  giếm  trong  tâm,  cho  rằng  mọi  người  không  biết  thì  mình  không  có 

phạm giới. Ngũ giới danh vi ưu bà tắc giới, thượng bất cụ túc : Ngũ giới 

là giới của người tại gia – Ưu bà tắc (Cận sự nam), Ưu bà di (Cận sự nữ), mà 

còn không  thể  giữ gìn  đầy đủ. Sự phạm  giới  này cũng bao  gồm  người  xuất 

gia  ;  người  xuất  gia  cũng  thường  phạm  các  tội  trong  ngũ  giới,  không  viên 

mãn.  Bất  cụ  túc  chính  là  không  viên  mãn. Hà  huống  Sa  di,  Tỳ  kheo,  Bồ 

Tát đẳng giới, hựu bất tất ngôn hỹ!  Huống chi là mười giới của Sa di, 250 

giới của Tỳ kheo, 48 giới khinh 10 giới trọng của Bồ tát v.v… ? Càng không 

cần nói đến, nhất định phạm rất nhiều. 

 Nguyên văn: 

問其名，則曰“我比丘也！” 問其實，則尚不足為優婆塞也。豈不可愧

哉！當知佛戒不受則已，受則不可毀犯。不犯則已，犯則終必墮落。

若非自愍愍他，自傷傷他，身口併切，聲淚俱下。普與眾生求哀懺悔

，則千生萬劫惡報難逃。是為發菩提心第八因緣也。 

Âm Hán Việt: 

Vấn kỳ danh, tắc viết: "Ngã Tỷ kheo dã!" Vấn kỳ thật, tắc thượng bất túc vi 

Ưu bà tắc dã. Khởi bất khả quý tai! Ðương tri Phật giới bất thọ tắc dĩ, thọ tắc 

bất khả hủy phạm. Bất phạm tắc dĩ, phạm tắc chung tất đọa lạc. Nhược phi 

tự mẫn mẫn tha, tự thương thương tha, thân khẩu tịnh thiết, thanh lệ câu hạ, 

phổ dữ chúng sanh cầu ai sám  hối, tắc thiên sanh  vạn kiếp ác báo  nan đào. 

Thị vi phát Bồ đề tâm đệ bát nhân duyên dã. 

Dịch: 

 Hỏi cái tên thì nói "Tôi là Tỳ kheo", hỏi cái thật thì hãy còn chưa đủ làm Ưu 

 bà  tắc,  như  thế  mà  không  xấu  hổ  sao!  Phải  biết,  giới  luật  của  Phật  không 

 thọ thì thôi, thọ thì không được hủy phạm, vì không phạm thì thôi, phạm thì 

 cuối cùng nhất định bị đọa lạc. Trừ phi cảm thương thân mình, thân người, 

 lại xót xa cho mình và kẻ khác, thân và khẩu cùng tha thiết, lệ rơi theo tiếng, 

 khắp cùng với chúng sanh khẩn cầu sám hối, nếu chẳng thế thì quả báo ác 

 ngàn đời muôn kiếp cũng khó tránh khỏi. Ðó là nhân duyên thứ tám của sự 

 phát Tâm Bồ đề.   

Giảng: 

Vấn kỳ danh, tắc viết: "Ngã tỷ kheo dã!"  : Nếu hỏi người xuất gia : "Gọi 

là gì ?", người đó bèn trả lời "Tôi là Tỳ kheo". Tỳ kheo có ba nghĩa là khất 

sĩ, bố ma, phá ác. 

1. Khất sĩ : Trên xin pháp của chư Phật, dưới khất thực chúng sanh. 

2. Bố  ma  : Người  xuất  gia sau khi thọ  giới  Tỳ kheo,  Hòa thượng Giáo thọ, 

Yết ma sẽ hỏi : "Ông có phải là trượng phu chăng ?" 

Trả lời : 

- Là trượng phu. 

Lúc đó cung điện của thiên ma trên cõi trời chấn động, ma vương lo lắng sợ 

sệt. Ma vương nghĩ rằng : 

- Ai da! Nay quyến thuộc của Thích Ca lai tăng thêm mà quyến thuộc của ta 

lại giảm đi. 

Do ma vương lo sợ, nên gọi là Bố ma. 

3. Phá ác : Tức là phá phiền não ác, phá ác tham sân si.   

Vấn  kỳ thật,  tắc thượng  bất  túc vi ưu bà tắc  dã : Nếu chân thật  mà  hỏi, 

thì thậm  chí  cũng  không  bằng  Ưu  bà  tắc,  Ưu  bà  di  là  những  người  tại  gia. 

Chính là có hạng người xuất gia như thế ; nhưng người xuất gia cũng có vị 

giới  hạnh  thanh  cao,  đáng  làm  thầy  trời  người.  Cho  nên  ở  đây  cũng  không 

thể  quơ  đũa  cả  nắm,  không  thể  gộp  chung  lại  mà  xét  được,  ông  không  thể 

nói : 

- Ô, tất cả người xuất gia đều không bằng người tại gia. 

Không thể nói như thế.   

Khởi bất khả quý tai!  Thân là người xuất gia mà không bằng kẻ tại gia thì 

nên sanh lòng tàm quý xấu hổ.   

Ðương tri Phật giới bất thọ tắc dĩ, thọ tắc bất khả hủy phạm : Kinh Bồ 

Tát Giới nói: "  Chúng sanh thọ Phật giới, tức nhập chư Phật vị, vị đồng đại 

 giác dĩ, chân thị chư Phật tử" , chúng sanh thọ giới của Phật, có thể tinh tấn 

tu hành, đến khi giác ngộ rồi, thì có tư cách thành Phật; cũng khai ngộ như 

nhau,  đó  chính  là  con  của  Phật.  (Lời  giảng  của  HT  trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm)  Ðã  thọ  giới  luật  của  Phật  thì  phải  giữ  gìn  giới  luật,  cho  nên  nói 

không  thể  phạm  giới. Bất  phạm tắc  dĩ,  phạm  tắc  chung  tất đọa  lạc :  Tại 

sao không thể phạm giới ? Ông không phạm giới đương nhiên không có vấn 

đề gì ; nếu phạm thì tương lai nhất định sẽ bị đọa lạc.   

Nhược phi tự mẫn mẫn tha, tự thương thương tha : Trừ phi cảm thương 

thân mình, cũng cảm thương kẻ khác, xót xa cho mình và cũng xót xa cho kẻ 

khác. Vì thế  lúc  này, cần phải thân  khẩu tịnh  thiết, thanh lệ câu hạ, phổ 

dữ chúng sanh cầu ai sám hối : thân khẩu ý đều phải chuyên nhất tha thiết, 

lệ rơi theo tiếng, nguyện cùng với tất cả chúng sanh, đối trước Phật khẩn cầu 

sám hối. Tắc thiên sanh vạn kiếp ác báo nan đào : Nếu không thì quả báo 

ác từ vô lượng kiếp đến nay sẽ khó tránh. Nếu ông không sám hối thì sẽ phải 

thọ quả báo ác, quả báo ác này không dễ dàng trốn tránh, nhất định phải thọ 

lấy ; trừ phi ông chân chánh sám hối, ác báo này mới có thể miễn trừ.   

Thị vi phát Bồ đề tâm đệ bát nhân duyên dã : Ðây là nhân duyên thứ tám 

của sự phát tâm Bồ đề. 

---o0o--- 

 IX. CẦU SANH TỊNH ÐỘ 

 Nguyên văn: 

云何求生淨土？謂在此土修行，其進道也難；彼土往生，其成佛也易

。易，故一生可致；難，故累劫未成。是以往聖前賢，人人趨向；千

經萬論，處處指歸。末世修行，無越於此。然經稱：“少善不生，多福

乃致。” 言 

多福，則莫若執持名號；言多善，則莫若發廣大心。是以暫持聖號，

勝於布施百年。一發大心，超過修行歷劫。蓋念佛本期作佛，大心不

發，則雖念奚為；發心原為 

修行，淨土不生，則雖發易退。是則下菩提種，耕以念佛之犁，道果

自然增長；乘大願船，入於淨土之海，西方決定往生。是為發菩提心

第九因緣也。 

Âm Hán Việt: 

Vân  hà cầu sanh Tịnh độ  ? Vị tại thử độ tu  hành, kỳ tấn đạo  dã nan.  Bỉ độ 

vãng sanh, kỳ thành Phật dã dị. Dị, cố nhất sanh khả trí; nan, cố lụy kiếp vị 

thành. Thị dĩ vãng thánh tiền hiền, nhân nhân xu hướng, thiên kinh vạn luận, 

xứ xứ chỉ quy. Mạt thế tu hành, vô việt ư thử. Nhiên kinh xưng: "Thiểu thiện 

bất  sanh,  đa  phước  nãi  trí".  Ngôn  đa  phước,  tắc  mạc  nhược  chấp  trì  danh 

hiệu; ngôn đa thiện, tắc mạc nhược phát quảng đại tâm. Thị dĩ tạm trì thánh 

hiệu, thắng ư bố thí bách niên. Nhất phát đại tâm, siêu quá tu hành lịch kiếp. 

Cái niệm Phật bổn kỳ tác Phật, đại tâm bất phát, tắc tuy niệm hề vi; phát tâm 

nguyên  vị tu  hành,  Tịnh độ  bất sanh, tắc tuy phát dị thối.  Thị tắc  hạ  Bồ đề 

chủng,  canh  dĩ  niệm  Phật  chi  lê,  đạo  quả  tự  nhiên  tăng  trưởng;  thừa  đại 

nguyện thuyền,  nhập  ư Tịnh độ chi  hải,  Tây phương quyết định  vãng sanh. 

Thị vi phát Bồ đề tâm đệ cửu nhân duyên dã. 

Dịch: 

 Thế nào là cầu sinh Tịnh độ? Ở cõi này tu hành thì sự tiến đạo rất khó khăn, 

 vãng sinh cõi kia thì sự thành Phật cũng rất dễ dàng. Dễ dàng nên một đời 

 đã có thể đạt đến, khó nên nhiều kiếp vẫn chưa thành tựu. Do đó mà thánh 

 ngày  xưa,  hiền  ngày  trước,  người  người  xu  hướng;  kinh  cả  ngàn,  luận  cả 

 vạn, chỗ chỗ chỉ qui. Sự tu hành trong thời kỳ mạt pháp này, không có pháp 

 nào  vượt  qua  pháp  môn  này.  Nhưng  kinh  đã  nói  :  "  Căn  lành  nhỏ  thì  khó 

 được vãng sanh, phước đức nhiều mới chắc chắn đến được". Nói phước đức 

 nhiều thì không chi bằng sự chấp trì danh hiệu, nói căn lành lớn thì không 

 chi bằng sự phát tâm quảng đại. Vì thế tạm trì danh hiệu Phật hơn cả trăm 

 năm bố thí, một niệm phát tâm Bồ đề rộng lớn vượt hơn cả sự tu hành trong 

 nhiều kiếp. Vì niệm Phật vốn mong thành Phật, vậy tâm lớn không phát thì 

 niệm Phật để làm chi; còn phát tâm vốn để tu hành, vậy Tịnh độ không sanh 

 thì  có  phát  cũng  dễ  thối  chuyển.  Cho  nên  gieo  hạt  giống  Bồ  đề,  cày  bằng 

 lưỡi  cày  niệm  Phật,  thì  đạo  quả  tự  nhiên  lớn  lên;  ngồi  chiếc  thuyền  đại 

 nguyện, vào trong bể cả Tịnh độ, thì Tây phương Cực Lạc quyết định vãng 

 sanh. Ðó là nhân duyên thứ chín của sự phát Tâm Bồ đề.   

Giảng: 

Vân hà cầu sanh Tịnh độ ?  Vân hà có nghĩa là như thế nào ? Thế nào mới 

có thể cầu sanh Tịnh độ ? Thế nào gọi là cầu sanh Tịnh độ ? Vị tại thử độ tu 

hành, kỳ tấn đạo dã nan : Ở thế giới Ta bà này, tuy có thể tu hành, nhưng 

có thể tiến lên phía trước, có thể càng ngày càng tăng trưởng đạo nghiệp thì 

không phải là chuyện dễ dàng. Bỉ độ vãng sanh, kỳ thành Phật dã dị : Bỉ 

độ tức là thế giới Cực lạc. Một khi được vãng sanh thế giới Cưc lạc thì hoa 

nở thấy Phật, ngộ Vô sanh pháp nhẫn. Dị, cố nhất sanh khả trí : Vì dễ dàng 

cho nên một đời cũng có thể dễ dàng đạt đến. Trí là đạt đến, thành tựu. Nan, 

cố  lụy  kiếp  vị  thành :  Vì  ở  thế  giới  Ta  bà  này  tu  hành  không  dễ  dàng, 

chướng duyên rất nhiều, cho nên rất nhiều kiếp, trải qua thời gian rất lâu dài, 

cũng không dễ dàng thành tựu.   

Thị dĩ vãng thánh tiền hiền, nhân nhân xu hướng : Vì lý do này, cho nên 

các bậc thánh nhân và hiền nhân xưa kia, người người – là Tổ sư nhiều đời 

về trước, tất cả những bậc thánh hiền này đều mong cầu sanh Tịnh độ. Thiên 

kinh vạn  luận,  xứ  xứ  chỉ  quy :  tất  cả  kinh  điển  do  Phật  nói  ra,  và  các  bộ 

luận do chư Tổ sư tạo, mỗi một bộ kinh, mỗi một bộ luận và mỗi một bộ luật 

đều  là  chỉ  quy  Tịnh  độ  ;  mục  đích  cuối  cùng  đều  là  dạy  chúng  ta  cầu  sanh 

Tịnh độ.   

Mạt thế tu hành, vô việt ư thử : chúng ta nay ở thời đại mạt pháp tu hành, 

không có pháp môn nào có thể vượt qua pháp môn Tịnh độ, đây là pháp môn 

phương  tiện  nhất,  dễ  dàng  nhất,  trực  tiếp  nhất,  đơn  giản  nhất. Nhiên  kinh 

xưng:  "Thiểu  thiện  bất  sanh,  đa  phước  nãi  trí"  Nhưng  mà  "kinh  A  Di 

Ðà"  nói  :  "  Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên,  đắc  sanh  bỉ 

 quốc",  không  thể  chỉ  có  chút  ít  nhơn  duyên  phước  đức  căn  lành  mà  được 

sanh về nước kia. Cần phải gieo trồng nhiều thiện căn, vun bồi nhiều phước 

đức mới được vãng sanh, cũng chính là cần phải tu nhiều phước báu mới có 

thể đến được cõi kia.   

Ngôn đa phước, tắc mạc nhược chấp trì danh hiệu : Như thế nào mới có 

thể  vun  trồng  được  nhiều  phước  đức  ?  Chúng  ta  niệm  Phật  chính  là  gieo 

trồng  phước  đức  rất  lớn,  tức  là  tăng  trưởng  phước  đức  cho  chúng  ta. Ngôn 

đa  thiện,  tắc  mạc  nhược  phát  quảng  đại  tâm :  Sao  gọi  là  căn  lành  lớn  ? 

chính là phải phát tâm Bồ đề rộng lớn.   

Thị  dĩ tạm  trì  thánh  hiệu,  thắng  ư  bố  thí bách  niên :  Vì  thế  cho  nên  dù 

chỉ trong thời gian ngắn ngủi thọ trì danh hiệu Ðức Phật A Di Ðà cũng lớn 

hơn  dùng  bảy  báu  bố  thí  trong  trăm  năm. Nhất phát  đại tâm,  siêu  quá  tu 

hành lịch kiếp : Một niệm phát tâm rộng lớn thì có thể vượt qua sự tu hành 

trong nhiều kiếp.   

Cái niệm Phật bổn kỳ tác Phật : Cái, tức là nói tổng quát, tóm lại. Tóm lại 

tại  sao  cần  phải  niệm  Phật  ?  Niệm  Phật  chính  là  muốn  thành  Phật  ;  nếu 

không muốn thành Phật thì không cần phải niệm Phật. Cho nên đại tâm bất 

phát, tắc tuy niệm hề vi : nếu ông không phát tâm rộng lớn, không phát tâm 

Bồ đề, niệm Phật để làm chi ? Không cần phải niệm Phật. Phát tâm nguyên 

vị tu  hành, Tịnh độ bất sanh,  tắc tuy phát dị thối : tại sao cần phải phát 

tâm,  chính  là  vì  để  tu  hành.  Nếu  không  cầu  sanh  Tịnh  độ,  tuy  có  phát  tâm 

rộng lớn, cũng dễ dàng thối thất tâm Bồ đề.   

Thị  tắc  hạ  Bồ  đề  chủng :  Gieo  hột  giống  Bồ  đề  tức  là  phát  tâm  rộng 

lớn, canh  dĩ  niệm  Phật  chi  lê :  niệm  Phật  như  dùng  lưỡi  cày  nơi  đó  cày 

ruộng. Ðạo  quả  tự  nhiên  tăng  trưởng :  Vậy  khi  ông  vừa  niệm  Phật  thì  ở 

bên thế giới Tây phương Cực lạc liền sanh ra đóa hoa sen. Thừa đại nguyện 

thuyền,  nhập  ư  Tịnh  độ  chi  hải :  Ngồi  chiếc  thuyền  đại  nguyện  của  Ðức 

Phật  A  Di  Ðà,  vào  trong  biển  lớn  Tịnh  độ. Tây  phương  quyết  định  vãng 

sanh :  ông  ngồi  chiếc  thuyền  đại  nguyện,  chấp  trì  danh  hiệu  Phật  thì  nhất 

định vãng sanh thế giới Cực lạc, vãng sanh vào cõi Tịnh độ.   

Thị vi phát Bồ đề tâm đệ cửu nhân duyên dã : Ðây là nhân duyên thứ chín 

của sự phát tâm Bồ đề. 

---o0o--- 

 X. LINH CHÁNH PHÁP CỬU TRỤ 

Nguyên văn: 

云 

何令正法久住？謂我世尊，無量劫來，為我等故，修菩提道。難行能

行，難忍能忍，因圓果滿，遂致成佛。既成佛已，化緣周訖，入於涅

槃，正法像法，皆已滅盡， 

僅存末法，有教無人。邪正不分，是非莫辨，競爭人我，盡逐利名。

舉目滔滔，天下皆是。不知佛是何人？法是何義？僧是何名？衰殘至

此，殆不忍言！每一思及， 

不覺淚下。我為佛子，不能報恩，內無益於己，外無益於人；生無益

於時，死無益於後。天雖高，不能覆我；地雖厚，不能載我。極重罪

人，非我而誰？ 

Âm Hán Việt: 

Vân hà linh chánh pháp cửu trụ? Vị ngã Thế Tôn, vô lượng kiếp lai, vị ngã 

đẳng cố, tu Bồ đề đạo. Nan hành năng hành, nan nhẫn năng nhẫn, nhân viên 

quả  mãn, toại trí  thành Phật. Ký  thành Phật dĩ,  hóa duyên châu cật, nhập ư 

Niết  bàn.  Chánh  pháp  tượng  pháp,  giai  dĩ  diệt  tận,  cẩn  tồn  mạt  pháp,  hữu 

giáo vô nhân. Tà chánh bất phân, thị phi mạc biện, cạnh tranh nhân ngã, tận 

trục  lợi  danh,  cử  mục  thao  thao,  thiên  hạ  giai  thị.  Bất  tri  Phật  thị  hà  nhân? 

Pháp  thị  hà  nghĩa?  Tăng  thị  hà  danh?  Suy  tàn  chí  thử,  đãi  bất  nhẫn  ngôn! 

Mỗi nhất tư cập, bất giác lệ hạ. Ngã vi Phật tử, bất năng báo ân, nội vô ích ư 

kỷ, ngoại vô ích ư nhân, sanh vô ích ư thời, tử vô ích ư hậu. Thiên tuy cao, 

bất năng phú ngã; địa tuy hậu, bất năng tải ngã. Cực trọng tội nhân, phi ngã 

nhi thùy? 

Dịch: 

 Thế  nào  là  làm  cho  Phật  pháp  tồn  tại  lâu  dài?  Ðức  Thế  Tôn của  ta,  từ  vô 

 lượng kiếp đến nay, vì chúng ta mà tu đạo Bồ đề, Ngài đã làm việc khó làm, 

 nhẫn sự khó nhẫn, nhân tròn, quả mãn, mới được thành Phật. Sau khi thành 

 Phật,  giáo  hóa  tròn  đầy,  nhập  vào  Niết  bàn.  Nay  thì  thời  kỳ  Chánh  pháp 

 tượng pháp đã diệt tận, chỉ còn tồn tại thời kỳ mạt pháp. Giáo pháp còn đó 

 mà không người hành trì, tà chánh không phân, thi phi lẫn lộn, tranh giành 

 nhân ngã, mãi chạy theo danh lợi. Mở mắt ra là thấy đầy dẫy thiên hạ đều là 

 như  vậy.  Chẳng  ai  biết  Phật  là  bực  nào,  Pháp  là  nghĩa  gì,  Tăng  là  người 

 chi. Suy tàn đến thế, bất nhẫn thốt ra lời. Mỗi khi nghĩ đến, bất giác rơi lệ. 

 Ta là con Phật mà ta không thể báo đáp ân đức của ngài. Trong vô ích cho 

 mình, ngoài vô ích cho người, sống vô ích đương thời, chết vô ích mai sau. 

 Trời tuy cao cũng không che nổi ta, đất tuy dày cũng khó chở ta. Tội nhân 

 cực trọng, không phải ta thì là ai?   

Giảng: 

Vân  hà  linh  chánh  pháp  cửu  trụ? Vân  hà  là  như  thế  nào  ?  Như  thế  nào 

khiến cho chánh  pháp tồn tại  lâu  dài  ? khiến cho chánh pháp  không  bị diệt 

vong ?   

Vị  ngã  Thế  Tôn,  vô  lượng  kiếp  lai :  Vị  là  những  điều  nói  ra.  Thế  Tôn  là 

danh hiệu khác của Ðức Phật. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni từ vô lượng kiếp 

cho đến nay, vị ngã đẳng cố, tu Bồ đề đạo : Ðức Phật tại sao muốn tu hành 

thành Phật ? Ngài muốn tu hành thành Phật vì để cứu độ tất cả chúng ta lìa 

khổ  được  vui,  khiến  chúng  ta  đều  được  liễu  thoát  sanh  tử,  không  bị  luân 

chuyển trong vòng luân hồi sanh tử, cho nên Ðức Phật mới "tam kỳ tu phúc 

huệ,  bách  kiếp  chủng  tướng  hảo",  ba  tăng  kỳ  tu  phước  huệ,  trăm  kiếp  vun 

trồng tướng tốt. 

Tam kỳ, tức là ba đại tăng kỳ kiếp ; A tăng kỳ là tiếng Phạn, Tàu dịch là "vô 

lượng số". Ba đại A tăng kỳ kiếp tức là ba số lớn vô lượng. Vô lượng số này 

là một trong mười sáu số mục lớn, vậy ba vô lượng số lớn, bạn thử nghĩ xem 

thời gian bao lâu ? Rất dài rất dài. Trong ba vô lượng số kiếp này, Ðức Phật 

Thích Ca Mâu Ni vì để giáo hóa chúng sanh, vì để tu thành Phật, vì để phát 

tâm Bồ đề, Ngài xả sanh rồi lại thọ sanh, cho nên mỗi hạt vi trần đều là nơi 

Ðức Phật bỏ sanh mệnh. Như xả thân cứu cọp, Ðức Phật nhìn thấy một con 

cọp già tuy rất độc ác, nhưng đã sắp chết đói, Ðức Phật ngay cả thân  mệnh 

của mình cũng không cần, cho cọp ăn khiến nó được sống, sự hy sinh vĩ đại 

này, không ai có thể sánh bằng. Chúng ta đều là những người tham sống sợ 

chết, không một ai dám hy sinh mạng sống, thành tựu cho người khác, khiến 

người khác được sống. Vậy thì Ðức Phật ở trong thời gian dài đăng đẳng ba 

đại  A  tăng  kỳ  kiếp,  đời  đời  kiếp  kiếp  đều  lấy  sanh  mạng  bố  thí  cho  chúng 

sanh, cho nên chúng ta cần phải báo đáp ân sâu của Phật. Như chúng ta hiện 

nay, xưa kia hoặc là đã ăn thịt của Phật, uống máu của Phật ; cho nên chúng 

ta  hiện  nay  tin  Phật,  cần  nên  báo  đáp  ân  sâu  của  Phật.  Ðức  Phật  vì  muốn 

chúng ta được sống, phải  hy sinh thân  mạng của  mình,  vì thế chúng ta cần 

phải nhớ ơn Ðức Phật.   

Nan  hành  năng  hành,  nan  nhẫn  năng  nhẫn :  tại  sao  gọi  là  làm  việc  khó 

làm  ?  Chính  là  những  việc  mà  người  thường  làm  không  được,  Ngài  có  thể 

làm được. Như xả bỏ đầu  mắt  não tủy, đầu  mắt của  mình đều có thể bố thí 

cho người. Không phải chết mới bố thí cho người, đang sống cũng có thể bố 

thí. Bạn cần con mắt, Ngài sẽ bố thí mắt cho bạn. Bạn có bệnh, cần có não 

người để trị, Ngài sẽ không cần đến sanh mạng của mình đem não bố thí cho 

bạn,  cứu  độ  bạn.  Tủy  là  cốt  tủy  ;  cốt  tủy  của  mình  cũng  bố  thí  cho  người. 

Không những đầu mắt não tủy, mà quốc thành thê tử cũng bố thí luôn. Quốc 

là đất đai của Ngài cũng không cần, nhường cho kẻ khác. Thành là thành trì, 

tài sản của mình cũng nhường cho kẻ khác. Vợ thì mọi người rất khó xả bỏ, 

Ngài  cũng  có  thể  xả  bỏ  tặng  cho  người.  Con,  cũng  có  thể  tặng  cho  người. 

Nội tài là đầu mắt não tủy Ngài có thể bố thí ; ngoại tài là quốc thành thê tử 

Ngài cũng có thể bố thí. Có người cần chăng ? Ngài đều bố thí cho. Vì thế, 

không ai có thể sánh được với Ngài, không ai có thể hy sinh được như Phật. 

Cho nên Phật tu đạo Bồ đề là làm những việc khó làm, nhẫn những việc khó 

nhẫn, những việc mà người ta không thể nhẫn Ngài đều có thể nhẫn.   

Nhân  viên  quả  mãn,  toại  trí  thành  Phật :  Ngài  trồng  nhân  đã  được  viên 

mãn cho  nên  quả báo cũng được viên  mãn thành tựu,  vì thế thành  tựu  Phật 

quả. Ký thành Phật dĩ, hóa duyên châu cật, nhập ư Niết bàn : Sau khi đã 

thành  Phật,  những  chúng  sanh  cần  giáo  hóa  đều  giáo  hóa  xong,  Ngài  nhập 

Niết bàn. Thế nào là Niết bàn ? Niết bàn là không sanh không diệt, không có 

sanh tử, liễu thoát sanh tử.   

Chánh pháp tượng pháp : khi Ðức Phật còn tại thế là thời kỳ chánh pháp ; 

thời kỳ chánh pháp mọi người đều tu hành, mọi người đều có thiền định, đều 

sẽ khai  ngộ. Thời  đó tu  hành thì sẽ chứng quả ; chứng quả thì sẽ  liễu thoát 

sanh tử. Thời kỳ tượng pháp, thì chỉ có hình tượng, người không chân chánh 

tu hành. Thời kỳ chánh pháp thì thiền định kiên cố, vừa ngồi thì có thể nhập 

định,  còn  đến  đời  tượng  pháp  thì  sao  ?  Chỉ  là  da  bên  ngoài,  chính  là  chùa 

chiền  kiên  cố  ;  lúc  đó  mọi  người  đều  ưa  thích  xây  dựng  chùa  chiền,  tạo 

tượng  Phật,  nên  gọi  là  thời  kỳ  tượng  pháp.  Thời  kỳ  chánh  pháp  một  ngàn 

năm,  tượng  pháp  cũng  một  ngàn  năm,  nay  là  thời  đại  mạt  pháp.  Mạt  pháp 

chính là pháp đã ở trên đầu ngọn cây, nên vô cùng nhỏ bé, ít ỏi. Chánh pháp 

chính là thời kỳ gốc cây ; tượng pháp là thời kỳ cành cây ; còn mạt pháp thì 

đã lên ngọn cây. Thời kỳ mạt pháp có bao lâu ? thời kỳ mạt pháp là một vạn 

năm. Vì thế trừ đi hiện tại, còn hơn tám ngàn năm đều là thời kỳ mạt pháp. 

Nhưng  trong thời  kỳ  mạt pháp,  nếu có  người chân chánh tu  hành,  thì đó  là 

chánh pháp trong thời mạt pháp ; thời kỳ mạt pháp có người ham thích xây 

dựng chùa chiền, tu sửa chùa chiền, tạo tượng Phật, đó là tượng pháp trong 

thời  mạt pháp ;  vậy nếu trong thời  mạt pháp không có  người tu  hành, cũng 

không có người tạo tượng Phật, xây dựng chùa chiền, thì thật đúng là thời kỳ 

mạt pháp. 

Ðến khi pháp sắp diệt, tất cả kinh Phật đều hủy diệt, chỉ còn bộ "kinh A Di 

Ðà" vẫn còn tồn tại trên thế  giới  này. "Kinh  A Di Ðà" còn trụ trên thế  giới 

này năm trăm năm, rồi sau đó ngay cả "Kinh A Di Ðà" cũng không còn, lúc 

đó chỉ còn  một câu  "A Di Ðà Phật". Câu  danh  hiệu "A Di Ðà Phật"  lại  trụ 

trên  thế  gian  một  trăm  năm  độ  vô  lượng  chúng  sanh,  sau  đó  Phật  pháp  sẽ 

không còn  nữa, không ai  biết được câu  niệm Phật, cái  gì cũng  không  hiểu. 

Chúng  ta  hiện  nay  vẫn  là  thời  tốt,  tuy  ở  thời  kỳ  mạt  pháp  vẫn  có  thể  dụng 

công tu hành. 

Cho nên nay là chánh pháp tượng pháp giai dĩ diệt tận, cẩn tồn mạt pháp : 

thời kỳ chánh pháp tượng pháp đã diệt tận, chỉ còn tồn tại thời kỳ mạt pháp 

mà thôi.   

Hữu giáo vô nhân : Thời kỳ mạt pháp có Phật giáo tồn tại, nhưng không có 

người tu hành ; ngôn hạnh của người tu hành đều trái ngược với giáo nghĩa 

của Phật giáo. Người xuất gia vốn không nên ăn thịt, uống rượu, có nữ nhân, 

nhưng họ lại phạm vào những việc này giống như người tại gia, đó có nghĩa 

là  không  còn  pháp  nữa.  Hữu  giáo  có  nghĩa  là  còn  có  danh  từ  Phật  giáo, 

nhưng  không  có  người  tu  hành.  "Hữu  nhân"  là  người  tu  hành  chân  chánh, 

không  nhất  định  nói  là  người  hoằng  pháp.  Không  có  người  tu  hành  chân 

chánh, làm gì có người hoằng pháp ? tự nhiên sẽ không có. Thời này thì như 

thế  nào  ? Tà  chánh  bất  phân,  thị  phi  mạc  biện :  như  những  người  mạo 

hiểm để cầu lợi danh, những người xuất gia mà không làm việc xuất gia, đó 

đều là tà chánh không phân. Ví dụ có một vài ngoại đạo, họ cho rằng : "Ðây 

cũng  là  lễ  Quán  Âm  mà  !  cũng  là  bái  Quan  Ðế  mà  !  lại  là  lễ  cái  gì  cái  gì, 

v.v…", những điều như thế. Họ không biết cái nào là tà ? cái nào là chánh ? 

tà chánh không phân, thị phi cũng không biện biệt được.   

Cạnh  tranh  nhân  ngã,  tận  trục  lợi  danh :  Thường  tranh  hơn  thua,  yếu 

mạnh, cạnh tranh nhân ngã thị phi, đều tranh danh tranh lợi, không phải chấp 

trước  vào  danh  thì  chấp  vào  lợi,  cứ  mãi  chạy  theo  danh  lợi. Cử  mục  thao 

thao,  thiên  hạ giai  thị :  mở  mắt  ra  mà  nhìn,  khắp thiên  hạ đều  là  như thế, 

thao thao vô tận như biển cả mênh mông bát ngát, những người này đều làm 

những việc danh lợi, đeo đuổi danh lợi, vì thế những vị theo tôi xuất gia, mà 

còn  chạy  theo  danh  lợi  thì  tuyệt  đối  không  thể  được  !  Quyết  không  nên 

chung dòng nhơ bẩn, cùng  một giuộc xấu xa. Chúng ta tuy ở trong thời đại 

mạt pháp, nhưng quyết làm một người đệ tử Phật chân chánh.   

Bất  tri  Phật  thị  hà  nhân?  :  không  biết  Phật  là  gì  ? Pháp  thị  hà  nghĩa?  : 

Pháp có nghĩa là muốn người dứt các điều ác, tăng trưởng điều lành, sửa đổi 

lỗi  lầm,  làm  mới  cuộc  đời,  muốn  người  hiểu  rõ,  nhưng  mà  họ  không  hiểu, 

càng  học càng  hồ đồ, càng  học càng không  hiểu biết. Tăng thị hà danh?  : 

Tăng  có  nghĩa  là  gì  ?  Ngay  Phật  Pháp  Tăng  tam  bảo  mà  cũng  không  biết. 

Thế nào là Tăng ? không phải một người gọi là Tăng, mà bốn người trở lên 

mới được gọi là Tăng. Người thường cho rằng một người cũng gọi là Tăng, 

đó là sai lầm ; Tăng là mọi người cùng hòa hợp với nhau, lục hòa đồng trụ. 

Suy tàn chí thử, đãi bất nhẫn ngôn!  : Ngay cả Phật Pháp Tăng cũng không 

hiểu, suy tàn đến mức này khiến cho tôi thật nói không nên lời, tôi không có 

cách  nào  nói  ra  được. Mỗi  nhất  tư  cập,  bất  giác  lệ  hạ :  Mỗi  khi  nghĩ  đến 

việc này, lệ rơi như mưa, lệ rơi như suối.   

Ngã vi Phật tử, bất  năng báo ân : ta  là  người  xuất  gia,  là đệ tử của Phật, 

mà  không  thể  báo  đáp  ân  đức  của  Ngài. Nội  vô  ích  ư  kỷ,  ngoại  vô  ích  ư 

nhân : đối  với bên  trong  mà  nói, ta không có nỗ  lực  tu  hành, đối  với  mình 

không  có  lợi  ích  ;  bên  ngoài  cũng  không  lợi  ích  cho  người. Sanh  vô  ích  ư 

thời,  tử vô  ích ư  hậu :  Khi  ta còn sống thì  vô  ích đương thời; khi chết rồi 

cũng  không  có  gì  ích  lợi  cho  mai  sau. Thiên  tuy  cao,  bất  năng phú  ngã : 

Trời  tuy  cao,  cũng  không  dung  chứa  được  ta  ở  giữa  trời  đất. Ðịa  tuy  hậu, 

bất  năng  tải  ngã :  Ðất  tuy  dày,  ta  cũng  không  có  tư  cách  ở  giữa  trời  đất, 

cùng  trời  đất  dung  hợp. Cực  trọng  tội  nhân,  phi  ngã  nhi  thùy?  Tội  nhân 

cực trọng nhất, ngoài ta ra thì là ai ? Không phải là người khác mà chính là 

ta. Ðây là Ðại sư Tỉnh Am dạy người xuất gia chúng ta đều phải hồi quang 

phản chiếu, cần phải sám hối ; không phải ta thì là ai, đó không phải người 

khác,  mà  chính  là  ta.  Cho  nên  chúng  ta  là  người  xuất  gia  cần  phải  ghi  nhớ 

không nên tật đố chướng ngại người khác.   

Nguyên văn: 

由 

是痛不可忍，計無所出；頓忘鄙陋，忽發大心。雖不能挽回末運於此

時，決當圖護持正法於來世。是故偕諸善友，同到道場；述為懺摩，

建茲法會。發四十八之大 

願，願願度生；期百千劫之深心，心心作佛。從於今日，盡未來際，

畢此一形，誓歸安養，既登九品，回入娑婆。俾得佛日重輝，法門再

闡。僧海澄清於此界，人民 

被化於東方，劫運為之更延，正法得以久住。此則區區真實苦心。是

為發菩提心第十因緣也。 

Âm Hán Việt: 

Do thị thống bất khả nhẫn, kế vô sở xuất; đốn vong bỉ lậu, hốt phát đại tâm. 

Tuy bất năng vãn hồi mạt vận ư thử thời, quyết đương đồ hộ trì chánh pháp 

ư  lai  thế.  Thị  cố  giai  chư  thiện  hữu,  đồng  đáo  đạo  tràng;  thuật  vi  sám  ma, 

kiến tư pháp  hội.  Phát tứ thập bát chi đại  nguyện,  nguyện  nguyện độ sanh; 

kỳ bách thiên kiếp chi thâm tâm, tâm tâm tác Phật. Tùng ư kim nhật, tận vị 

lai tế, tất thử nhất hình, thệ quy An dưỡng, ký đăng cửu phẩm, hồi nhập Ta 

bà.  Tỷ  đắc  Phật  nhật  trùng  huy,  pháp  môn  tái  xiển,  tăng  hải  trừng  thanh  ư 

thử giới, nhân dân bị hóa ư Ðông phương, kiếp vận vi chi cánh diên, chánh 

Pháp đắc dĩ cửu trụ. Thử tắc khu khu chân thật khổ tâm. Thị vi phát Bồ đề 

tâm đệ thập nhân duyên dã. 

Dịch: 

 Vì thế mà đau lòng không thể nhẫn nổi, nhưng suy nghĩ thì lại không thấy có 

 cách nào khác hơn, nên quên ngay tư cách quê mùa, liền phát tâm rộng lớn. 

 Tuy  không  thể  vãn  hồi  mạt  vận  ngay  lúc  này,  nhưng  quyết  có  thể  hộ  trì 

 chánh pháp trong mai sau. Vì thế nên cùng với chư thiện hữu, cùng đến đạo 

 tràng, soạn thuật sám pháp, lập pháp hội  này, phát bốn mươi tám điều đại 

 nguyện, nguyện nguyện hóa độ chúng sanh, mong thâm tâm suốt trăm ngàn 

 đời kiếp, tâm tâm thành Phật, từ ngày hôm nay cho đến cùng tận đời vị lai, 

 hết một đời này nguyện sanh Cực Lạc, lên chín phẩm xong thì trở lại Ta bà. 

 Khiến  cho  mặt  trời  Phật  pháp  rạng  soi,  pháp  môn  rộng  mở,  để  tăng  giới 

 được trong lặng ở cõi này, dân chúng được tiếp hóa ngay cõi phương Ðông, 

 vận Chánh pháp nhờ đó mà kéo dài thêm nữa, Phật pháp do đó được tồn tại 

 lâu dài. Ðây là tấm lòng khổ tâm chân thành, tha thiết nhỏ mọn của tôi. Ðó 

 là nhân duyên thứ mười của sự phát Tâm Bồ đề.   

Giảng: 

Do thị thống bất  khả nhẫn : Nói đến đây ta thật đau  lòng không thể  nhẫn 

nỗi ! nhẫn việc khó nhẫn, nhưng cũng không thể nhẫn được. Kế vô sở xuất : 

Ta cũng không có cách nào để trốn cho được nơi tụ hội của tội nghiệp. Ðốn 

vong bỉ lậu, hốt phát đại tâm : Vì thế lập tức quên đi mình tệ lậu hèn kém 

như thế, bèn phát tâm Bồ đề rộng lớn. Ta không thể làm kẻ tội nhân đại cực 

ác như thế, ta cần phải phát tâm Bồ đề rộng lớn !   

Tuy  bất  năng  vãn  hồi  mạt  vận  ư  thử  thời :  Tuy  ta  phát  tâm  Bồ  đề  rộng 

lớn,  không  thể  hoàn  toàn  vãn  hồi  cứu  vớt  khí  số  của  thời  mạt  pháp, quyết 

đương đồ hộ trì chánh pháp ư lai thế : nhưng ta quyết phát nguyện trong 

thời vị lai hộ trì chánh pháp. 

Tôi bảo với các ông, tại sao tôi phải trụ trì chánh pháp ? Vì đời đời kiếp kiếp 

tôi đều phát nguyện hộ trì chánh pháp, tôi quyết hành trì chánh pháp. Tôi từ 

vô  lượng kiếp đến  này phát cái  nguyện  này, cho nên tôi đến đây,  nhất định 

cố gắng mà làm, tôi nhất định phải trụ trì chánh pháp. Bất quản là bao nhiêu 

khó khăn gian khổ, dù là có người mắng tôi, hủy báng tôi, tật đố tôi, chướng 

ngại tôi, tôi đều phải trụ trì chánh pháp. Chí nguyện này tôi quyết không bao 

giờ buông thả lơi là !   

Thị cố giai chư thiện hữu : Vì thế tôi nay cùng với các bạn lành, đồng đáo 

đạo  tràng :  cùng  đến  Vạn  Phật  Thành.  Ðến  Vạn  Phật  Thành  biết  không 

? Thuật  vi  sám  ma,  kiến  tư  pháp  hội :  Chúng  ta  đến  chỗ  này,  tu  Ðại  Bi 

Sám Pháp. Quý vị có biết không ? đến Vạn Phật Thành chính là đạo trường, 

đạo  trường  chính  là  Vạn  Phật  Thành.  Vạn  Phật  Thành  chính  là  đạo  trường 

của  mỗi  vị,  quý  vị  cần  phải  ghi  nhớ  không  nên  chê  bỏ  đạo  trường  lớn  của 

mình. Tại sao đạo trường lớn này là của quý vị ? Một mình tôi cũng không 

dùng cho hết đạo trường lớn như thế ! cho nên đây là của tất cả Phật giáo đồ 

toàn thế giới, không phải chỉ riêng  mình tôi, tôi bất quá chỉ ở chỗ này ngày 

ngày xem nhà cửa giùm quý vị. Quý vị đều rất bận rộn, đều muốn làm hoàng 

đế, hoặc làm tổng thống ; đến mỗi chỗ mỗi nơi, hoạt động công tác của quý 

vị. Hoặc là làm ông chủ, hoặc là làm tổng giám đốc, hoặc là ở trong nhà làm 

ông  chủ,  mỗi  người  đều  có  chức  vụ  của  mình  ;  chỉ  có  tôi  là  người  thất 

nghiệp, không có chức nghiệp gì, ở đây làm công cho quý vị, trông nhà cửa 

cho quý vị. Cho nên đợi quý vị làm hoàng đế, làm tổng thống, lúc đó quý vị 

cần phải  phát tâm  lớn để  hộ trì Vạn  Phật  Thành. Nói  :  "Ô  ! Thầy, Thầy cứ 

nói đùa  hoài". Ông  làm sao biết được sau  này ông không  làm  tổng thống  ? 

Ông làm sao biết được ông kiếp sau không làm hoàng đế ? Ông đời sau làm 

hoàng đế, vì ông phát nguyện : "Kiếp sau khi tôi làm hoàng đế, nhất định sẽ 

ủng  hộ  Vạn  Phật  Thành,  ta  dùng  điện  kim  loan  của  ta  tu  sửa  Vạn  Phật 

Thành, dùng vàng xây dựng Phật điện nguy nga tráng lệ như điện kim loan". 

Ðây  là  điều  không  biết  trước  được,  không  thể  đoán  được.  Cho  nên  đệ  tử 

hoàng đế của tôi, nay ông không muốn trở về hoàng cung. Tôi hỏi ông, tam 

cung lục viện thì làm sao ? ông ta nói không quản đến, kêu cả tam cung lục 

viện  đến  Vạn  Phật  Thành.  Kêu  họ  đến  Vạn  Phật  Thành  thì  chỗ  này  biến 

thành một nơi tu hành học đạo ; cho nên đây là điều rất quan trọng. 

Chúng  ta  sang  năm  từ  ngày  21  tháng  7  âm  lịch,  buổi  tối  sái  tịnh,  ngày  22 

chính thức cử hành thất Ðịa Tạng, niệm danh hiệu Bồ tát Ðịa Tạng, hoặc là 

niệm "Án ma ni bát di hồng". Trước kia chúng ta đã thử đả thất "Án ma ni 

bát di hồng", ngày đêm sáu thời, ba phiên thay đổi. Phiên thứ nhất niệm tám 

tiếng thì thay phiên khác, phiên này lại niệm tám tiếng rồi đổi phiên khác, cứ 

luân  phiên  đổi  ca,  trong  bảy  ngày  thanh  âm  này  không  bao  giờ  gián  đoạn. 

Sau khi viên mãn thất, tôi nhìn thấy những đứa bé Mỹ đều rất thích thú, rất 

có thành tâm, bèn  viết  một bài từ "Vũ Trụ Bạch" để  làm kỷ  niệm pháp  hội 

đó. Vậy sang năm chúng ta cùng nghiên cứu, các ông muốn niệm "Án ma ni 

bát  di  hồng"  cũng  được,  muốn  niệm  "Ðịa  Tạng  vương  Bồ  tát"  cũng  được, 

chúng ta dùng bảy  ngày,  một ngày sáu thời để  niệm Phật.  Lần trước không 

biết mỗi ca là tám giờ ? hay là mười hai giờ ? Tôi cũng không quản đến, tự 

họ niệm, tôi cũng không có tham gia. 

Các ông không nên cho rằng ở đây, mỗi Phật sự tôi đều phải tham gia. Như 

có  người  nói  :  "A  !  Chúng  con  ngồi  thiền  cũng  không  thấy  Thầy  đến  ?". 

Ngày  ngày tôi đều ở đây, ông  nhìn không  thấy thì  lại trách ai ? Ông không 

có mắt, làm sao nhìn thấy được tôi ? Tôi đến ông cũng không biết. Vì bước 

chân tôi đi nhẹ không phát ra tiếng, tôi đi qua bên cạnh ông, ông cũng không 

biết.  Không  phải  nói  chuyện  thần  thoại,  mà  đích  xác  là  như  thế  !  Lại  cho 

rằng không  nhìn thấy  tôi.  Không  nhìn thấy  tôi  ? ông đến  đây  vậy ông  nhìn 

thấy ai ? 

Vậy ngày 22 bắt đầu đả thất Ðịa Tạng, ngày 22, 23, 24, 25, 26, 27 ; ngày 27 

thì viên mãn. Ngày 28, 29, 30 mấy ngày này đều có bái Phật, có niệm Phật. 

Chúng ta pháp hội lần này khoảng mười ngày, mười một ngày. Nếu các ông 

ai  hoan  hỷ đến,  một  mình đến cũng tốt, đoàn thể  đến cũng tốt  ! Nhưng khi 

đến nhất định phải thông báo trước cho chúng tôi để chúng tôi chuẩn bị chỗ 

ở, bố trí các ông đến đây dụng công biện đạo. Ðiều này rất cần thiết, không 

nên  thình  lình  mà  đến,  khiến  chúng  tôi  không  có  thời  gian  bố  trí  sắp  đặt. 

Trong thời gian đả thất, chúng tôi càng không thể đi đón người, cũng không 

thể đưa tiễn người. 

Cho nên trong Vạn Phật Thành của chúng ta, sau này bất luận ai đến chúng 

ta  cũng  không  tiếp  cũng  không  đưa,  đều  xem  như  người  nhà  đến  chỗ  này. 

Nếu  như  chúng  tôi  tiếp  rước,  đưa  tiễn,  thì  lãng  phí  rất  nhiều  thời  gian  của 

người dụng công tu hành học đạo ở đây, làm cho ông không có công đức. Vì 

để thành tựu công đức của quý vị, chúng ta hai bên cần phải yên ổn vô sự ; 

đều  là  người  nhà, không  nên khách sáo. Ðiểm  này  hy  vọng quý  vị đặc biệt 

chú ý. 

Quan trọng nhất là người hút thuốc khi đến chỗ này, cũng phải đi khám sức 

khỏe, quăng bỏ tất cả thuốc hút gì đó trên máy bay, không nên đem đến Vạn 

Phật  Thành.  Ðem  đến  Vạn  Phật  Thành,  dù  ông  không  hút  thuốc,  cũng  cho 

Vạn Phật Thành xông nồng mùi thuốc lá, thật không chịu nỗi. Chúng tôi thật 

chịu không nỗi mùi thuốc ! Tôi có lúc giống như nói đùa vậy, như nói người 

của Vạn Phật Thành giống như rắn vậy, rất sợ thuốc, lại giống như con sâu 

vậy,  những  con  sâu  này,  khi  ông  vừa  hút  thuốc  nó  liền  chạy  hết.  Cho  nên 

chúng tôi ở đây đều là những con sâu nhỏ, con kiến nhỏ, con muỗi, con ruồi, 

ở chỗ này ong ong vo ve. Vậy quý vị khi đến đây ghi nhớ không nên bắt nạt 

ăn hiếp chúng tôi là những con sâu nhỏ. 

Khi soạn  thuật sám  pháp,  lập pháp  hội  này, cần phải Phát tứ thập bát chi 

đại  nguyện,  nguyện  nguyện  độ  sanh :  mỗi  nguyện  đều  là  hóa  độ  chúng 

sanh. Kỳ  bách  thiên  kiếp  chi  thâm  tâm,  tâm  tâm  tác  Phật :  Chúng  ta 

dùng thâm tâm trong thời gian trăm ngàn muôn kiếp, dùng tâm này làm cái 

gì ? Chính là muốn thành Phật.   

Tùng ư kim nhật, tận vị lai tế : Từ ngày hôm nay cho đến cùng tận đời vị 

lai, tất  thử  nhất  hình,  thệ  quy  An  dưỡng :  đời  này  nguyện  sanh  thế  giới 

Cực  lạc.  Chính  là  khi  ta  mạng  chung  nhất  định  sanh  vào  thế  giới  Cực  lạc. 

"An dưỡng" chính là thế giới Cực lạc.   

Ký đăng cửu phẩm, hồi nhập Ta bà : Ðã lên chín phẩm, hoa nở thấy Phật, 

sau  khi  thấy  Phật  thì  trở  lại  thế  giới  Ta  bà, tỷ  đắc  Phật  nhật  trùng  huy, 

pháp môn tái xiển : khiến cho mặt trời Phật pháp lại huy hoàng sáng chói, 

pháp môn lần nữa xiển dương rộng mở. Tăng hải trừng thanh ư thử giới : 

chư  Tăng  đều  trừng  thanh,  thanh  tịnh,  chẳng  có  những  người  không  tu 

hành. Nhân  dân  bị  hóa  ư  Ðông  phương :  tất  cả  nhân  dân  đều  được  Phật 

giáo hóa, được giáo hóa nơi cõi Ðông phương. Kiếp vận vi chi cánh diên : 

Chánh pháp của Phật vì đó được kéo dài thêm nữa. Không phải nói kiếp vận 

kéo dài mà là chánh pháp kéo dài, kiếp vận sẽ không còn nữa. Chánh Pháp 

đắc  dĩ  cửu  trụ :  nếu  người  người  đều  tu  hành  dụng  công  biện  đạo,  người 

người đều không có  lòng  ích kỷ, không có tâm cầu danh cầu  lợi, không có 

tham tâm, không có những dục niệm, đó chính là chánh pháp tồn tại lâu dài. 

Thử tắc khu khu chân thật khổ tâm : Ðại sư Tỉnh Am nói, đây là sự khổ 

tâm nhỏ bé của tôi. Vì Ngài khiêm nhường cho nên nói nhỏ bé, vi tế, không 

có sức mạnh gì, là khổ tâm chân thành nhỏ bé yếu ớt.   

Thị  vi  phát  Bồ  đề  tâm  đệ  thập  nhân  duyên  dã :  Ðây  là  nhân  duyên  thứ 

mười của sự phát tâm Bồ đề 

quán sát kỹ càng, đã biết rồi, thì nên bỏ cái gì, lấy cái gì ? chính là Là bỏ tà, 

bỏ ngụy, bỏ tiểu, bỏ thiên : cái tà, cái ngụy thì cần phải bỏ đi ; cái nhỏ, cái 

thiên cũng cần phải bỏ đi. lấy chân, lấy đại, lấy viên ; cần  phải  lấy chánh, 

lấy chân, lấy đại, lấy viên. Phát tâm như vậy mới được gọi là chân chánh 

phát Tâm Bồ đề :  Phát  tâm  như thế,  mới  có thể  gọi  là chân chánh  hiểu  rõ 

phát Tâm Bồ đề, sau này mới có thể viên mãn Bồ đề rộng lớn như hư không 

---o0o--- 

III.LƯU THÔNG PHẦN 

Nguyên văn: 

如是十緣備識，八法周知。則趨向有門，開發有地。相與 

得此人身，居於華夏。六根無恙，四大輕安，具有信心，幸無魔障。

況今我等，又得出家，又受具戒，又遇道場，又聞佛法，又瞻舍利，

又修懺法，又值善友，又具 

勝緣。不於今日發此大心，更待何日？惟願大眾，愍我愚誠；憐我苦

志，同立此願，同發此心。未發者今發，已發者增長，已增長者今令

相續。勿畏難而退怯，勿視 

易而輕浮，勿欲速而不久長，勿懈怠而無勇猛，勿委靡而不振起，勿

因循而更期待，勿因愚鈍而一向無心，勿以根淺而自鄙無分。譬諸種

樹，種久則根淺而日深；又 

如磨刀，磨久則刀鈍而成利。豈可因淺勿種，任其自枯；因鈍弗磨，

置之無用？ 

Âm Hán Việt: 

Như thị thập duyên bị thức, bát pháp châu tri, tắc xu  hướng  hữu  môn, khai 

phát hữu địa. Tương dữ đắc thử nhân thân, cư ư Hoa Hạ. Lục căn vô dạng, 

tứ đại khinh an, cụ hữu tín tâm, hạnh vô ma chướng. Huống kim ngã đẳng, 

hựu  đắc  xuất  gia,  hựu  thọ  cụ  giới,  hựu  ngộ  đạo  tràng,  hựu  văn  Phật  pháp, 

hựu chiêm  xá  lợi,  hựu  tu sám  pháp, hựu trị thiện  hữu,  hựu cụ thắng duyên. 

Bất ư kim  nhật phát thử đại tâm, cánh đãi hà  nhật? Duy  nguyện đại chúng, 

mẫn ngã ngu thành; lân ngã khổ chí, đồng lập thử nguyện, đồng phát thị tâm. 

Vị  phát  giả  kim  phát,  dĩ  phát  giả  tăng  trưởng,  dĩ  tăng  trưởng  giả  kim  linh 

tương tục. Vật úy nan nhi thối khiếp, vật thị dị nhi khinh phù, vật dục tốc nhi 

bất cửu trường, vật giải đãi nhi vô dũng mãnh, vật ủy mĩ nhi bất chấn khởi, 

vật nhân tuần nhi cánh kỳ đãi, vật nhân ngu độn nhi nhất hướng vô tâm, vật 

dĩ căn thiển  nhi tự bỉ  vô phận.  Thí chư chủng thọ, chủng cửu tắc căn  thiển 

nhi nhật thâm; hựu như ma đao, ma cửu tắc đao độn nhi thành lợi. Khởi khả 

nhân thiển vật chủng, nhậm kỳ tự khô; nhân độn phất ma, trí chi vô dụng? 

Dịch: 

 Như  trên  vậy  mười  nhân  duyên  đã  hiểu  rõ,  tám  tướng  trạng  đã  biết,  thì xu 

 hướng có lối, phát tâm có chỗ. Chúng ta nay được thân người, ở xứ Hoa Hạ, 

 sáu  căn  khỏe  mạnh  đầy  đủ,  tứ  đại  nhẹ  nhàng  an  lạc,  tín  tâm  đầy  đủ,  may 

 mắn lại không có chướng. Huống chi chúng ta ngày nay còn được xuất gia, 

 được thọ cụ túc giới, được gặp đạo tràng, được nghe Phật pháp, được chiêm 

 bái xá lợi, được tu tập sám pháp, được gặp bạn lành, được nhân duyên thù 

 thắng tốt đẹp. Nếu ngày nay không phát tâm rộng lớn, thì còn chờ đến ngày 

 nào. 

 Cúi  xin  đại  chúng  thương  cho  tâm  thành  ngu  muội  của  tôi,  xót  cho  chí 

 nguyện khổ sở của tôi, mà cùng lập nguyện ấy, đồng phát tâm này. Nếu chưa 

 phát  thì  nay  phát,  phát  rồi  thì  tăng  trưởng,  tăng  trưởng  rồi  thì  tương  tục 

 không  gián  đoạn.  Chớ  sợ  gian  nan  mà  khiếp  sợ  thối  lui,  đừng  cho  dễ  mà 

 khinh thường, hời  hợt, đừng  ham mau mà chẳng lâu bền, đừng biếng nhác 

 giải đãi mà thiếu dũng mãnh, đừng uể oải mà không phấn khởi, đừng chần 

 chờ mà kỳ hẹn  mãi, đừng vì tối dốt mà cứ mãi vô tâm, đừng vì căn cơ cạn 

 cợt  mà  tự  khinh  không  có  phần.  Như  trồng  cây,  trồng  lâu  thì  rễ  cạn  ngày 

 càng sâu; như mài dao, mài mãi thì dao đùi cũng thành sắc bén; chẳng nên 

 vì  rễ  cạn  mà  không  trồng,  mặc  cây  khô  héo,  vì  dao  đùi  mà  không  mài,  để 

 dao vô dụng.   

Giảng: 

Như  thị thập duyên  bị thức,  bát  pháp  châu  tri :  Ở  trên  đã  hiểu  rõ  mười 

loại  nhân  duyên  là  báo  ân  Phật,  ân  cha  mẹ,  ân  sư  trưởng,  ân  thí  chủ,  ân 

chúng sanh, nhớ khổ sanh tử, tôn trọng tánh linh của  mình, sám hối nghiệp 

chướng,  cầu  sanh  Tịnh  độ,  khiến  chánh  pháp  tồn  tại  lâu  dài  ;  cũng  hiểu  rõ 

tám pháp tà chánh, chân ngụy, đại tiểu, thiên viên. Tắc xu hướng hữu môn, 

khai phát  hữu địa : ông đã biết được đường  lối  tu  hành  như thế  nào ;  làm 

như thế nào để khai phát tâm Bồ đề, cũng đã có chỗ. 

Tương dữ đắc thử nhân thân, cư ư Hoa Hạ : Ông nay đã có các thứ nhân 

duyên, đã được thân người, lại ở xứ Hoa Hạ là đất Trung Quốc. Lục căn vô 

dạng,  tứ  đại  khinh  an :  Lục  căn  mắt  tai  mũi  lưỡi  thân  ý  đều  không  có  tật 

bệnh  gì,  sáu  căn  đều  đầy  đủ.  Tứ  đại  đất  nước  lửa  gió  cũng  đều  điều  hòa, 

cũng  tức  là  không  có  bệnh  tật  gì. Cụ  hữu  tín  tâm,  hạnh  vô  ma  chướng : 

Lại đầy đủ tín tâm không có ma chướng làm chướng ngại sự tu hành học đạo 

của mình. 

Huống kim ngã đẳng, hựu đắc xuất gia, hựu thọ cụ giới : lại nữa chúng ta 

hôm nay lại được xuất gia, được thọ Cụ túc giới. Hựu ngộ đạo tràng, hựu 

văn Phật pháp : lại gặp được đại đạo trường Vạn Phật Thành, lại có người 

vì ông giảng kinh thuyết pháp. Hựu chiêm xá lợi, hựu tu sám pháp ; Vạn 

Phật Thành của chúng  ta cũng có Xá  lợi của Phật ;  lại được tu trì pháp  hội 

"Ðại  Bi Sám"  v.v. Hựu trị thiện  hữu,  hựu cụ  thắng duyên :  Lại  gặp được 

rất nhiều bạn tốt, được đầy đủ các thứ nhân duyên thù thắng đặc biệt. Bất ư 

kim  nhật  phát  thử  đại  tâm,  cánh đãi  hà  nhật?  Nếu  ông  không  phát  tâm 

Bồ đề rộng lớn trong ngày hôm nay, thì còn đợi đến ngày nào nữa ? 

Duy  nguyện  đại  chúng,  mẫn  ngã  ngu  thành,  lân  ngã  khổ  chí :  Ðại  sư 

Tỉnh  Am  nói, cúi  xin  đại chúng các ông  !  thương  xót cho tâm  thành  ngu si 

của  tôi,  thông  cảm  tôi,  thương  cho  chí  nguyện  khổ  tâm  của  tôi. Ðồng  lập 

thử  nguyện,  đồng  phát  thị  tâm :  Ðồng  phát  48  đại  nguyện,  cũng  là  phát 

tâm nguyện này. 

Vị phát giả kim phát : Nếu người chưa phát 48 nguyện này thì nay phát. Dĩ 

phát  giả tăng  trưởng : Ðã  phát 48  nguyện  rồi thì càng  ngày càng  làm cho 

nó tăng trưởng rộng  lớn  lên. Dĩ  tăng trưởng giả,  kim linh tương tục :  Ðã 

càng  ngày  càng  làm  cho  tăng  trưởng,  nay  cần  phải  tương  tục  không  gián 

đoạn phát tâm Bồ đề. 

Vật úy nan nhi thối khiếp : Ông không nên sợ gian nan mà sanh lòng khiếp 

sợ thối lui. Vật thị dị nhi khinh phù : Ông cũng không nên nhìn thấy những 

việc dễ dàng mà khinh thường hời hợt. 

Vật  dục  tốc  nhi  bất  cửu  trường :  ông  cũng  không  nên  ham  mau;  nếu 

không, tâm đã phát cũng sẽ chẳng lâu bền. Cần có tâm lâu bền. Không nên 

làm để cầu lợi, nói tôi đầu cơ, lợi dụng thời cơ kiếm lợi, thì có thể tu thành 

Phật ! Không bao giờ đầu cơ kiếm lợi mà có thể thành Phật ! Quý vị! ở đây 

tôi lại nhớ trước kia dạy 42 Thủ Nhãn, có người tu được vài năm, cảm thấy 

không có chi thành tựu, bèn không tu nữa. Ðó gọi là thối lui, không thể lâu 

bền  được. Vật  giải  đãi  nhi  vô  dũng  mãnh :  ông  không  nên  giải  đãi  biếng 

nhác, một chút tâm dõng mãnh cũng không có. 

Vật ủy mĩ nhi bất chấn khởi : ông cần phải phấn chấn, phấn khởi, chớ nên 

ủ rũ chán nản, lôi thôi không dứt khoát, cần đoạn mà không đoạn. Vật nhân 

tuần  nhi  cánh  kỳ  đãi :  ông  cũng  không  nên  chần  chờ  kỳ  hẹn  mãi.  "Nhân 

tuần" chính là chậm chạp, kỳ hẹn, không dõng mãnh tinh tấn. Kỳ đãi là lần 

lựa chờ đợi, nói : "Ta nay không tu hành, đợi khi nào sắp xếp xong mọi việc 

rồi sẽ tu hành", tu hành học đạo thì không thể chờ đợi kỳ hẹn mãi. 

Vật nhân ngu độn nhi nhất hướng vô tâm : ông không nên vì mình ngu si 

mà không phát tâm Bồ đề. Vật dĩ căn thiển nhi tự bỉ vô phận : cũng không 

nên cho rằng căn cơ của mình cạn cợt, Phật đạo xa vời vợi không thể thành 

tựu, không có tư cách thành Phật. Không nên có tâm như thế ! 

Ở đây đưa ra ví dụ, thí chư chủng thọ, chủng cửu tắc căn thiển nhi nhật 

thâm ; như trồng cây, khi mới trồng thì rễ của nó rất cạn ; nhưng khi trồng 

lâu rồi, ngày này qua ngày kia thì rễ của nó cắm sâu vào lòng đất. Hựu như 

ma đao, ma cửu tắc đao độn nhi thành lợi : Lại thí dụ mài dao, vốn là dao 

rất cùn, nhưng mà mài lâu ngày thì nó cũng thành con dao sắc bén. 

Khởi khả nhân thiển vật chủng, nhậm kỳ tự khô : ông không nên vì mới 

trồng cây rễ  rất cạn  mà không trồng  nữa, mặc cho cây khô  héo, ông không 

trồng  nó  thì  nó  sẽ  chết  khô. nhân  độn  phất  ma,  trí  chi  vô  dụng?  Cũng 

không nên vì dao cùn mà không dùng đá mài mài nó, quăng nó vào một góc, 

nói dao này rất cùn không dùng nữa. 

Nguyên văn: 

又若以修行為苦，則不知懈怠尤苦。修行則勤勞暫時，安 

樂永劫；懈怠則偷安一世，受苦多生。況乎以淨土為舟航，則何愁退

轉？又得無生為忍力，則何慮艱難？當知地獄罪人，尚發菩提於往劫

；豈可人倫佛子，不立大願 

於今生。無始昏迷，往者既不可諫；而今覺悟，將來猶尚可追。然迷

而未悟，固可哀憐；苟知而不行，尤為痛惜。若懼地獄之苦，則精進

自生；若念無常之速，則懈 

怠不起。又須以佛法為鞭策，善友為提攜，造次弗離，終身依賴，則

無退失之虞矣！勿言一念輕微，勿謂虛願無益。心真則事實，願廣則

行深。虛空非大，心王為 

大；金剛非堅，願力最堅。大眾誠能不棄我語，則菩提眷屬從此聯姻

。蓮社宗盟，自今締好，所願同生淨土，同見彌陀，同化眾生，同成

正覺。則安知未來三十二 

相，百福莊嚴！不從今日發心立願而始也。願與大眾共勉之！幸甚幸

甚！ 

Âm Hán Việt: 

Hựu  nhược  dĩ tu  hành  vi  khổ, tắc bất tri  giải đãi  vưu khổ.  Tu  hành tắc cần 

lao tạm thời, an lạc vĩnh kiếp; giải đãi tắc thâu an nhất thế, thọ khổ đa sanh. 

Huống hồ dĩ Tịnh độ vi chu hàng, tắc hà sầu thối chuyển? Hựu đắc vô sanh 

vi nhẫn lực, tắc hà lự gian nan? Ðương tri địa ngục tội nhân, thượng phát Bồ 

đề ư vãng kiếp; khởi khả nhân luân Phật tử, bất lập đại nguyện ư kim sanh. 

Vô  thủy  hôn  mê,  vãng  giả  ký  bất  khả  gián;  nhi  kim  giác  ngộ,  tương  lai  do 

thượng  khả  truy.  Nhiên  mê  nhi  vị  ngộ,  cố  khả  ai  lân;  cẩu  tri  nhi  bất  hành, 

vưu  vi  thống  tích.  Nhược  cụ  địa  ngục  chi  khổ,  tắc  tinh  tấn  tự  sanh;  nhược 

niệm  vô  thường  chi  tốc,  tắc  giải  đãi  bất  khởi.  Hựu  tu  dĩ  Phật  pháp  vi  tiên 

sách, thiện hữu vi đề huề. Tháo thứ phất ly, chung thân y lại, tắc vô thối thất 

chi ngu hỹ! Vật ngôn nhất niệm khinh vi, vật vị hư nguyện vô ích. Tâm chân 

tắc  sự  thật,  nguyện  quảng  tắc  hạnh  thâm.  Hư không  phi  đại,  tâm  vương  vi 

đại; kim cương phi kiên, nguyện lực tối kiên. Ðại chúng thành năng bất khí 

ngã  ngữ,  tắc  Bồ  đề  quyến  thuộc  tùng  thử  liên  nhân.  Liên  xã  tông  minh,  tự 

kim đế hảo, sở nguyện đồng sanh Tịnh độ, đồng kiến Di Ðà, đồng hóa chúng 

sanh,  đồng  thành  Chánh  giác.  Tắc  an  tri  vị  lai  tam  thập  nhị  tướng,  bách 

phước  trang  nghiêm!  Bất  tùng  kim  nhật  phát  tâm  lập  nguyện  nhi  thủy  dã. 

Nguyện dữ đại chúng cộng miễn chi! Hạnh thậm hạnh thậm! 

Dịch: 

 Lại nữa, nếu cho tu hành là cực khổ mà không biết biếng nhác lại còn khổ 

 hơn. Tu thì khó nhọc tạm thời mà an vui vĩnh kiếp, còn biếng  nhác thì một 

 đời tạm nhàn nhưng lắm kiếp chịu sự khổ đau. Huống chi lấy pháp môn Tịnh 

 độ làm thuyền tàu thì lo gì thối chuyển, lại được vô sanh làm sức nhẫn thì sợ 

 gì khó khăn. Nên biết, kẻ tội nhân trong cõi địa ngục mà còn phát Tâm Bồ đề 

 từ bao kiếp trước, huống chi đã làm người, lại làm con Phật, mà không lập 

 đại nguyện ngay trong đời này. Từ vô thỉ đến nay hôn mê mờ mịt, việc gì đã 

 qua  rồi  đã  không  thể  cản  ngăn,  mà  ngày  nay  tỉnh  ngộ,  những  việc  trong 

 tương lai còn có thể theo. Mê mà chưa ngộ, cố nhiên đáng thương; còn biết 

 mà không làm, mới càng đáng tiếc. Nếu sợ cái khổ địa ngục thì sự tinh tấn 

 tự sinh, nhớ cái vô thường tấn tốc thì tính biếng nhác không khởi. Lại nữa 

 cần lấy Phật pháp làm roi dục, lấy thiện hữu làm tay dắt, trong khoảnh khắc 

 cũng không tách rời, suốt cả một đời vẫn  cố nương theo, thì không  lo lắng 

 còn  có  sự  thối  chuyển  nữa.  Chớ  bảo  một  niệm  phát  nguyện  là  nhỏ  nhặt, 

 đừng  cho  nguyện  suông  là  vô  ích.  Tâm  chân  thì  sự  thật,  nguyện  rộng  thì 

 hạnh sâu. Hư không chẳng rộng lớn, tâm vương mới lớn. Kim cương đâu có 

 cứng  chắc,  nguyện  lực  mới  chắc.  Ðại  chúng  nếu  không  chê  bỏ  lời  tôi,  thì 

 quyến  thuộc  Bồ  đề  từ  đây  kết  hợp,  bạn  hữu  Liên  xã  từ  đây  kết  giao,  sở 

 nguyện  đồng  sanh  Tịnh  độ,  đồng  thấy  Di  đà,  đồng  hóa  chúng  sanh,  đồng 

 thành  Chánh  giác.  Như  vậy  thì  biết  đâu  ba  mươi  hai  tướng  tốt  và  trăm 

 phước trang nghiêm sau này chẳng bắt đầu từ sự phát tâm lập nguyện trong 

 ngày hôm nay. Nguyện cùng đại chúng chung nhau nỗ  lực, như thế thật vô 

 cùng may mắn.   

Giảng: 

Hựu nhược dĩ tu hành vi khổ : Nhược là giả thiết. Giả như ông cảm thấy tu 

hành  là  một  việc cực  khổ, không chịu  nỗi  !  Ăn  một bữa cũng cảm thấy rất 

khó  khăn,  không  ăn  thịt  thì  cảm  thấy  rất  thèm,  điều  này  không  được  làm, 

điều  kia  cũng  không  được  làm,  há  chẳng  phải  là  không  được  tự  do  chăng 

? Tắc bất tri giải đãi vưu  khổ : Nhưng ông  lại không biết, nếu ông không 

tu hành, giải đãi biếng lười còn khổ hơn tu hành. Khổ của tu hành chỉ là cực 

khổ nhất thời, mà được an vui vĩnh viễn ; nhưng nếu ông không tu hành thì 

vĩnh viễn ở trong biển khổ. Nhất thời ông cảm thấy : Ở nhà tốt mặc đồ đẹp, 

ăn  món  ngon,  vui chơi  hưởng thụ,  nhưng  đó chỉ  là tạm  thời, không  phải  là 

vĩnh viễn ; nếu ông tạo tội nghiệp, vĩnh kiếp đều là khổ đau. 

Tu hành tắc cần lao tạm thời, an lạc vĩnh kiếp : tu hành chỉ là nhất thời, 

cảm  thấy  không  được  hưởng  thụ.  Nhưng  nếu  ông  tu  hành  thành  công  thì 

vĩnh viễn an lạc trong thế giới Cực lạc, không còn chịu sự khổ đau. Giải đãi 

tắc  thâu  an  nhất  thế,  thọ  khổ  đa  sanh :  ông  giải  đãi  chính  là  làm  biếng 

trốn việc, sống cầu an qua ngày đoạn tháng, đó chỉ là một đời này cảm thấy 

được  hưởng  phước,  hưởng thụ,  nhưng sau này  vĩnh  viễn  vĩnh  viễn,  hoặc  là 

đọa địa ngục sanh, hoặc là sanh vào ngạ quỷ, làm súc sanh chịu sự đau khổ. 

Huống hồ dĩ Tịnh độ vi chu hàng, tắc hà sầu thối chuyển?  Huống chi lấy 

pháp  môn  Tịnh  độ  làm  chiếc  thuyền  đưa  chúng  ta  ra  khỏi  biển  khổ,  thì 

không phải lo lắng chịu cảnh khổ đau nữa. Thối chuyển thì sẽ nhận lấy cảnh 

khổ đau. Hựu đắc vô sanh vi nhẫn lực, tắc hà lự gian nan?  Ông được Vô 

sanh pháp nhẫn. Vô sanh pháp nhẫn thì không cảm thấy có gì là đau khổ để 

nhẫn,  cũng  không  có  gì  an  vui  mà  mong  cầu  ;  đã  không  nhẫn,  cũng  không 

ham  cầu.  Vô  sanh  pháp  nhẫn  này,  không  thấy  khổ,  cũng  không  thấy  vui, 

cũng  không  thấy  sanh,  cũng  không  thấy  diệt,  vậy  ông  còn  sợ  gian  nan  chi 

nữa ? không nên sợ gian nan cực khổ! 

Ðương  tri  địa  ngục  tội  nhân,  thượng  phát  Bồ  đề  ư  vãng  kiếp :  ông  nên 

biết  kẻ  tội  nhân  đọa  vào  địa  ngục,  vì  xưa  kia  họ  cũng  đã  phát  tâm  Bồ  đề  ; 

cho  nên tuy đọa  địa  ngục  nhưng  lại rất  nhanh thoát  khỏi cảnh địa  ngục,  lìa 

khổ được vui. Vậy thì khởi khả nhân luân Phật tử, bất lập đại nguyện ư 

kim sanh : đã  là  như thế, họ ở địa  ngục phát tâm Bồ đề đều có thể  lìa khổ 

được vui ; huống chi chúng ta là con người tốt, lại là đệ tử tốt của Ðức Phật, 

tại sao không thể phát đại nguyện trong đời này ? 

Vô thủy hôn mê, vãng giả ký bất khả gián : từ vô lượng kiếp cho đến hôm 

nay,  chúng  ta  đều  không  hiểu,  hôn  mê  mờ  mịt  ;  nhưng  việc  quá  khứ  thì 

không cách nào vãn hồi. Nhi kim giác ngộ, tương lai do thượng khả truy : 

mà  nay  chúng  ta  đã  hiểu  rõ,  đã  giác  ngộ.  Ðã  hiểu  rồi  thì  những  việc  trong 

tương lai còn có cơ hội vãn hồi. 

Nhiên  mê  nhi  vị  ngộ,  cố  khả  ai  lân :  Nếu  ông  vẫn  còn  ở  trong  mê  muội, 

không được giác ngộ, cố nhiên rất đáng thương xót ! Nhưng đó là vì ông ở 

trong mê, cũng không biết là mê. Cẩu tri nhi bất hành, vưu vi thống tích : 

mà ông đã biết đã hiểu thì nên phát nguyện ; nếu không phát nguyện thì càng 

đáng thương hơn ! 

Nhược cụ địa ngục chi khổ, tắc tinh tấn tự sanh : Nếu ông sợ quả báo khổ 

trong  địa  ngục  thì  tự  nhiên  sẽ  tinh  tấn  dõng  mãnh  thêm. Nhược  niệm  vô 

thường chi tốc, tắc giải đãi bất khởi : nếu biết vô thường tấn tốc sẽ đến tìm 

chúng ta thì sự biếng nhác giải đãi sẽ không khởi lên. 

Hựu tu dĩ Phật pháp vi tiên sách, thiện hữu vi đề huề : ông nên dùng Phật 

pháp để làm roi giục mình, khích lệ mình, khuyên nhắc mình ; lại thêm bạn 

lành cùng nhau giúp đỡ, cùng nhau dắt dìu. Tháo thứ phất ly, chung thân y 

lại :  Tháo thứ,  là thời  gian rất  ngắn. Cũng tức  là dù trong khoảng  thời  gian 

rất  ngắn cũng không  lìa pháp  môn  này, không  lìa  Phật  pháp. Chung thân  y 

lai, tức là suốt đời nương theo Phật pháp. Tắc vô thối thất chi ngu hỹ!  Nếu 

được như thế thì sẽ không thối thất tâm Bồ đề. 

Vật ngôn nhất niệm khinh vi, vật vị hư nguyện vô ích : ông chớ bảo rằng 

một  niệm  phát  nguyện  thì  rất  nhỏ  nhặt,  không  gì  quan  trọng  ;  cũng  không 

nên  nói  rằng  đó  là  phát  cái  nguyện  lực  hư  vọng,  không  có  ích  lợi  gì. Tâm 

chân tắc sự thật, nguyện quảng tắc hạnh thâm : Nếu tâm ông phát nguyện 

chân  chánh,  thì  đó  là  sự  thật.  Nếu  phát  nguyện  quảng  đại  thì  hạnh  nguyện 

của ông sẽ càng tinh  tấn, càng sâu rộng. Hư không  phi đại, tâm vương vi 

đại : Hư không còn chưa được xem là lớn, tâm vương của ông mới là lớn ; 

tâm  vương  thì  không  có  hạn  lượng. Kim  cương  phi  kiên,  nguyện  lực  tối 

kiên :  trên  thế  giới  này  kim  cương  là  kiên  cố  cứng  chắc  nhất,  nhưng  cũng 

không sánh bằng nguyện lực của ông ; ông không nên quên nguyện lực của 

ông đó mới là kiên cố nhất. 

Ðại  chúng  thành  năng  bất  khí  ngã  ngữ :  Nếu  có  thể  nghe  lời  của  tôi, 

không  quên  lời  của  tôi, tắc  Bồ  đề  quyến  thuộc,  tùng  thử  liên  nhân :  thì 

quyến thuộc Bồ đề từ đây kết hợp với nhau, đều làm bà con thân thích. 

Liên  xã  tông  minh,  tự  kim  đế  hảo :  mọi  người  cùng  nhau  phát  nguyện, 

cùng nhau niệm Phật thì bạn hữu Liên xã từ đây kết giao. Sở nguyện đồng 

sanh Tịnh độ, đồng kiến Di Ðà : Mọi người cùng vãng sanh Tịnh độ, cùng 

nhìn  thấy  Ðức  Phật  A  Di  Ðà. Ðồng  hóa  chúng  sanh,  đồng  thành  Chánh 

giác : Sau đó lại cùng nhau giáo hóa chúng sanh, đồng thành Phật đạo. 

Tắc  an  tri  vị  lai  tam  thập  nhị  tướng,  bách  phước  trang  nghiêm!  Bất 

tùng  kim  nhật  phát  tâm  lập  nguyện  nhi  thủy  dã :  "An  tri",  nghĩa  là  làm 

sao  có  thể  biết  được  vị  lai  chúng  ta  có  thể  thành  Phật,  được  ba  mươi  hai 

tướng  tốt  trang  nghiêm  giống  như  Phật,  chẳng  phải  bắt  đầu  từ  sự  phát  tâm 

Bồ đề, lập nguyện Bồ đề trong ngày hôm nay sao ? chúng ta sau này thành 

Phật đều bắt đầu từ ngày hôm nay. 

Nguyện  dữ  đại  chúng  cộng  miễn  chi!  Hạnh  thậm  hạnh  thậm!  Nguyện 

cùng  đại chúng chung  nhau  nỗ  lực, cùng  nhau  phát  nguyện không  thối thất 

tâm Bồ đề, cùng nhau dõng  mãnh tinh tấn hướng về phía trước. Nếu có thể 

được như thế thật là may mắn, thật là kiết tường ! 

Lời của Ban biên tập :  Thượng Nhân năm 1979 và 1985 tại Vạn Phật Thánh 

 Thành và  Kim  Sơn  Thánh  Tự  giảng  thuật  "Khuyên  Phát  Bồ Ðề  Tâm  Văn", 

 khuyến  khích  đệ  tử  phát  tâm  Bồ  đề.  Vì  lúc  đó  thiết  bị  ghi  âm  sơ  sài  thiếu 

 kém,  cho  nên  một  bộ  phận  ghi  âm  thiếu  sót,  hôm  nay  vì  để  cho  đại  chúng 

 được  nghe  lời  dạy  của  Thượng  Nhân,  trước  đem  các  bài  giảng  năm  1985 

 chỉnh lý in ấn, vì trong đó có một số băng ghi âm thiếu sót, không cách nào 

 lấy  được  nguyên  âm  năm  đó,  cho  nên  xin  lấy  bài  giảng  năm  1979  để  thay 

 thế.  

 (Nguồn: http://www.dharmasite.net/KPBDT.htm) 

---o0o--- 

Hết 





Document Outline


	LỜI GIỚI THIỆU

	I.PHẦN TỰA

	II.CHÁNH TÔNG PHẦN

	I. NIỆM PHẬT TRỌNG ÂN

	II. NIỆM PHỤ MẪU ÂN

	III. NIỆM SƯ TRƯỞNG ÂN

	IV. NIỆM THÍ CHỦ ÂN

	V. NIỆM CHÚNG SINH ÂN

	VI. NIỆM SANH TỬ KHỔ

	VII. TÔN TRỌNG KỶ LINH

	VIII. SÁM HỐI NGHIỆP CHƯỚNG

	IX. CẦU SANH TỊNH ÐỘ

	X. LINH CHÁNH PHÁP CỬU TRỤ





	III.LƯU THÔNG PHẦN




cover_image.jpg
van-khuyen-phat-
bo-de-tam-tinh-
am-dai-su-ht-
tuyen-hoa-giang





index-1_1.jpg





